| GL SANS 891.21<br>KAL                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
|-------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|                                                       | and nation of the second participation of the second parti | ZZ<br>T |
|                                                       | त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ううさい    |
| 8                                                     | Academy of Administration                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ź       |
| ਰੋ<br>2                                               | मसूरी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 3       |
| Se .                                                  | MUSSOORIE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 3       |
| Ş                                                     | पुस्तकालय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 3       |
| 30130 <u>1</u>                                        | LIBRARY 12.5638                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 355     |
| ष्ट्र अवाप्ति संख्या<br>ष्ट्र Accession No.           | 14547                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 3       |
| हैं वर्ग संख्या <b>So</b><br>हैं Class No.            | ms 891.21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 3555    |
| ३ पुस्तक संख्या<br>३ Book No. /                       | मा कालिदा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 3       |
| हुन ।<br>इ.स.च्याच्याच्याच्याच्याच्याच्याच्याच्याच्या | gapapangapapangapapangapang<br>Kapapangapapangapangapangapangapangapang                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 5       |

#### THE

## VIKRAMORVAS ÎYA

OF

### KÂLIDÂSA.

WITH

The Commentary Styled 'ARTHAPRAKA'S'IKA''.

#### EDITED

WITH AN ENGLISH TRANSLATION, CRITICAL AND EXPLANATORY NOTES, AND VARIOUS READINGS,

ΒY

M. R. KÂLE, B. A.

Author of " Higher Sanskyt Grammar" &c. &c.,

Fifth Revised Edition.

1915.

SOLD BY

THE ORIENTAL PUBLISHING COMPANY, Girgaon Bombay.

Price Rs. 2-12-0

[ All rights reserved by the Author.]

PRINTED BY CHINTA'MA'N SAKHA'RAM DEOLE, AT THE BOMBAY VAIBHAV PRESS, SERVANTS OF INDIA SOCIETY'S BUILDINGS, SANDHURST ROAD, GIRGAON, BOMBAY

Published by Va'man Yashavant & Co., Booksellers and publishers, Gopina'th's Cha'wl, Girgaon Back Road, Bombay.

## **महाकविश्रीकालिदासविरचितं**

# विक्रमोर्वशीयम्।

## मयूरेश्वरकृतयार्थप्रकाशिकयोद्भासितम् ।

मोरेश्वर रामचन्द्र काळे इत्यनेन

विषमपद्विमर्शिटिप्पण्यादिभिः पाठान्तरैश्च

संयोज्य संस्कृतम्।

तस्येयं पश्चमावृत्तिः।

मुम्बापुर्या

मुम्बईवैभवमुद्रायन्त्रालये मुद्रापितम् ।

शकाब्दाः १८३७.

--:0:---

मूल्यं सपादं रूपकद्वयम्

#### INTRODUCTION.

#### \* I. THE SANSKRT DRAMA.

We shall begin with a brief outline of the general structure and arrangement of the Sanskrt Drama, without a knowledge of which the remarks on the construction of the present play here, as well as those made in the notes, will not be intelligible to the general reader. | Poetry in Sanskrt, from its inherent nature as apart from its intrinsic merit, is divided into two kinds-इश्य 'what is capable of being seen or exhibited, and अव्य 'what can only be heard or chanted.' The drama falls under the first division. 'Rúpaka' is the general term in Sanskrt for all dramatic composition, which also comprises a subordinate class called Uparipaka. The Rupaka, which has Rasa or sentiment for its substratum is divided into ten classes viz नाटक स-प्रकरणं भाणः प्रहस्तनं हिमः । न्यायोगसमवकारौ वीध्यद्वेहामुगा इति ॥ Of the Uparupakas or minor dramas there are eighteen species, the most important of which are 'Natikas' such as the Rátnávali, Viddhas'alabhañjika &c., Trotakas such as the Vikramorvas'iya, and Sattakas, such as the Karpuramañjari, -all differing very little from the general features of a Nataka.

Having thus disposed of the division into which the whole of the scenic art is capable of falling we turn to the principle of division among the Ripakas themselves, which is threefold §. (1) वस्तु (Res-business) or the Plot of the play, (2) नता or the Hero, (3) and रस or the Sentiment. These three are the essential constitutents, nay, the very life blood, of every dramatic piece. Each of these we shall succinctly deal with in its order.

The first two sections are the same as those perfixed to the S'ak.

<sup>†</sup> The imformation given here is mainly called from the Das arúpaka. The minor particulars not noticed here will be found in my Sahityasarasangraha (Nir. Ed.).

अवस्थानुक्रतिनीट्यं रूपं दृश्यतयोच्यते । रूपकं तत्समावेशादृशयैव
 रसाश्रयम् । D. R.; रूप्यतेऽभिनयैयत्र वस्तु तद्रुपकं विदुः । नाटकाधैर्दशाविधम् ।

Natya is another and perhaps a wider term for the drama or the dramatic art and is so called because it represents the different situations in (the science presented by) life. The sage Bharata is the founder of the science of music and dramaturgy and his work is styled Natya S'astra. Natya is also called Rapa in as much as it has drisyath or the capability of being seen, and Rapaka in as much as its subject matter is respresented by actors assuming particular characters.

<sup>\$</sup> वस्तुनतारसस्तेषां भेदकः।

#### 1. VASTU OR PLOT.

l'astu is primarily of two kinds: आधिकारिक or 'principal' and प्रासंगिक or 'accessary.' The principal is that which relates to the chief charaters or the persons concerned with the essential interest of the piece, and pervades the whole arrangement. The accessary is that which appears in furtherance of the main topic and is concerned with characters other than the Hero or This latter is of two kinds; viz. Patáká and the Heroine Patâká or 'banner' is an episode by which the progress of the plot is illustrated, furthered or hindere! (so as to give additional interest to it). It is of a considerable length and some times extends to the very end of a play. The Prakarî is also an episodical incident, of limited duration and minor importance, one in which the principal characters take no part. these two, there are three other elements requisite for the development of the plot. These are बीज or the seed, बिन्द or the drop, and कार्य or the final issue. Bija is circumstance leading to the ultimate end briefly stated, which, as the plot develops, bears multifarious results,\* and which is, as it were, the seed of the plot. Bindu is what cements a break in the plot caused by the introduction of some other incident!. Kárya is the final object of the plot which being attained the whole is finished. nive are technically called Arthaprakritis (अर्थपकृतयः).

The Vasta which is thus divided into five classes may again be divided into three classes according to the source of its derivation. It may be borrowed from history of tradition, or it may be fictitious, or mixed i.e. partly drawn from history and partly the creation of the poet's fancy. A Nátaka belongs to the first class, a Prakarana to the second.

As regards its development a dramatic plot has five stages or conditions called Avasthás. They are (1) आरम्भ beginning or setting on foot of the enterprise, (2) यस effort, (3) भारपाशा prospect of success, (4) नियुताम certain attainment through the removal of obstacles, and (5) कलागम obtainment of the desired object. While these five stages are in progress there must be some links to connect them with the principal and subordinate parts of the main action (the episodes and incidents). These are called the Sandhis. They are five in number answering to the five Arthaprakritis, each

स्वल्पोदिष्टस्तु तद्धेतुर्वीजं विस्तार्यनेकथा ।

<sup>।</sup> अवान्तरार्थविच्छेदं बिन्दरच्छेदकारणम् ।

of which they join with its corresponding stage, via मुख, प्रतिमुख, गर्भ, अवमर्श and निर्वहण ( also called उपसंहति or उपसंहार ). Mukhasandhi is the combination of the Bija and A'rambha i e wherein the seed is sown, so to speak, with all its Rasas. In the Pratimukha there is the means ( yaina ) to the chief end as originally implied by the Bîja in the Mukha which herein sprouts up-In the Garbha there is attainment and non-attainment of the desired end, implying a further sprouting up of the original Bija. There are impediments but the main plot gains ground under resistance. The Avamarshasandhi is that in which the seed attains a more luxuriant growth than in the Garbha, being accompanied by Niyutápti of the end but whose final result is postponed further off by fresh impediments of various sorts, (as in the S'akuntala the king's forgetting S'akuntala after marriage owing to Durvása's curse). The Nirvahana or consummation is the harmonious combination of all the a fore-said parts in the final catastrophe.

The subject-matter, whether historical, fictitious or mixed, is, from its inherent nature, capable of a two-fold division. divided into (1) H=4 deserving to be suggested or implied only, as being of a dry and otherwise unfit character: and (2) हश्यश्रद्य fit to be represented and heard as being highly sentimental and pleasing. The suggestions or implications are made in five ways-निष्कम्भचलिकाङ्गस्याङ्गवतारप्रवेशकैः। (1) For Vis'kambha see notes, Act III. (2) Chuliká is the suggestion of some incident from behind the scenes (नेपश्ये). (3) An अइस्य is one wherein is suggested by the actors at the time of their exit the connection between the act finished and the one to be commenced, which otherwise would look disconnected, as the speech of Kamandaki and others at the end of the 3rd Act of the Mal. Mad. अङ्ग्रहार्ग consists in implanting the seed of the subject-matter of an act in the previous act before it has drawn to its close, so that the Act following is a continuation of the one preceding; e. g. the sixth Act of S'ak. 'the germ of which is cast at the end of the fifth Act. Mal. II. and Mal. Mad. II. are other instances. (5) A uniques or 'Introducer' is one which being interposed between any two Acts suggests like the Vis'kambhaka some

The distinction, however, between an Ankâsya and an Ankâvatâra is considered by some as merely imaginary. Vis'vanâtha actually supplants the latter by Ankamukha which he defines as that where the substance of all the other acts is suggested in one Act.

<sup>\*</sup>अङ्गान्तपात्रैरङ्कास्यं छिन्नाङ्कस्यार्थस्चनात्।

<sup>🕇</sup> अङ्कावतारस्त्वंकान्ते पातोङ्कस्यविभागतः ।

past or future event to show the connection between the parts of the story through the conversation of low characters. It can never introduce the first Act. According to Jagaddhara the language in a Prá. is generally S'auraseni or any similar dialect, as opposed to the Sankrt found in S'uddhavis'kambhaka.

The subject-matter is further divided into three kinds-सर्व-श्राब्यं or प्रकाशं, अश्राब्यं or स्वगतं and नियतआब्यम्. The terms are explanatory of themselves. The last is of two kinds. जनान्तिक and अपवास्तिक (which are explained in the notes). Independent of these divisions there is one called आकाशभाषित (आकाश) or speech from the void (explained in the notes).

#### 2. NETA OR THE HERO.

The Hero is required to be modest, decorous, comely, munificent. civil, of sweet address, eloquent, sprung from a noble family. &c.\* Heroes are mentioned to be of four kinds; viz. धारी-दात्त, धीरललित, धीरशान्त and घीरोद्धत. Dhirodátta or the Hero of sublime qualities is one who is magnanimous, very profound. patient, not given to boasting, self-possessed, of firm resolve, whose high-spirit is concealed and who is true to his engagements. We are not concerned with the other three classes of Heroes here. Each of these Heroes may be of one or other of the four sorts. He may be after or gallant i. e. equally devoted to many women though principally attached to one; or se 'sly' i. e. one who being attached to one lady covertly acts in a way unpleasant to her; or he may be 'ye 'bold' openly making his professions to another, and not ashamed even when reproached; or lastly he may be अनुकल favourable, devoted to one Heroine only. The signs hero has eight manly qualities—sires विलास, माधुर्य, गांभार्य, घेर्य, तजसू, लालित्य and औरार्य.

Among the assistants of the Hero, the principal is भ्राप्त, the hero of the Patâka or episode, clever in discourse, devoted to his master, and a little inferior to him in qualities. Next comes the Vidús'aka, his constant companion, whose business consists in the repartees of wit, in helping his friend in his love intrigues, and thus assisting in the general denouement of the play. The third and of equal rank with the Vidús'aka, is Vita, who knows one art only and is thereby useful to the Hero. The Hero thus equipped may still take into his service ministers of

<sup>\*</sup> नता विनीतो मधुरस्त्यागी दक्षः प्रियंवदः। रक्तलोकः शुचिर्वाग्मी रूढवंशः स्थिरो युवा । बुद्धवुत्साहस्पृतिमज्ञाकलामानसमान्वितः । शूरो दृढश्च तेजस्वी शास्त्रचक्षुश्च धार्मिकः । भेदैश्वतुधा ललितशान्तोदात्तोद्धतैरयम् ॥

state and ministers of religion, ascetics, allies &c. as well as cunuchs, mutes, barbarians (Yavanas) &c. Sometimes there may be a Rival-hero called प्रतिनायक who is avaricious, bold, impetuous, criminal and of evil conduct.

Nayika or the Heroine who must be possessed of qualities similar to those of the Hero is of three kinds. She may be the wife of the hero (स्त्रीया) as Sîtâ in the Uttar.; or one belonging to another (अन्या or प्रकीया) or a common woman सामान्या or साधारणस्त्री as Vasantasenâ in the Mrch. The प्रकीया may be a maiden (so called because she is in the power of her guardian) or the wife of another. But the latter must not be introduced as the Heroine in a playt. The maiden's love, however, better helps the Rasa and is, therefore, the most fovourite theme with many of the Sanskrt poets. Further divisions and subdivisions of the Nayika are not introduced here as they have very little to do with the construction of the drama. For her assistants the Heroine may have a ससी, दासी, पात्रीया, पात्रीया and others, possessing qualities corresponding to those of the friends of the Hero.

#### 3. RASA OR SENTIMENT.

Rasa is that lasting impression or feeling produced to his overwhelming delight in a man of poetic sensibility by the proper action of the Vibhávas, and Anubhávas as well as the Sátvika and the Vyabhicháribhávas. Bhâva (भान) or feeling is the complete pervasion of the heart by any emotion, whether of pleasure or pain, arising from the object under sight. Vibhâva (निभान) or an excitant is that which being perceived nourishes the main sentiment. It is divided into A'lambana, that which is as it were the support or substratum of the Rasa, the person or thing with reference to which a sentiment arises-such as the Hero or the Heroine and Uddipana or what chances (adds to the development of) the

<sup>\*</sup> स्वान्या साधारणस्त्रीति तहुणा नायिका त्रि**धा**।

<sup>।</sup> अन्यञ्ची कन्यकोढा च नान्योढाङ्किरसे कचित्।

<sup>&#</sup>x27;We may observe, however, the honour of the Hindu drama, that the Parakiyá or she who is the wife of another person is never to be made the object of dramatic intrigue; a prohibition that would have sadly cooled the imagination, and curbed the wit of Dryden and Congreve. Wilson. Select Specimens &c. Vol. I. P 45.

<sup>‡</sup> विभावेरनुभावेश्व सात्विकैर्व्यभिचारिभिः । आनीयमानः स्वाद्यत्वं स्थायाभाषो रसः स्मृतः ॥ सुखदुःखादिकैर्भावेर्भावस्तद्भावननं । ज्ञायमानतया तत्र विभावो भावपोषकृत् । आलम्बनोद्दोपनत्वपभेदेन स च द्विधा ॥ अनुभावो विकारस्त भावसम्भनात्मकः ।

sentiment, such as the moon, the beauties of the vernal season &c. beauty, decorations &c. of the principal characters, in the case of Srngara. Anubhava is the outward manifestation of the internal feeling through the eyes, face &c. The Satvika or natural bhávas are a subdivision of the Anubháva. They are usually mentioned as eight in number-स्तम्भगलयरीमाञ्चः स्वेदी वैवर्ण्यवेषथ् । अध्वेस्वयोमित्यष्टो । The Vyabhicháris or the Accessaries are those bhavas which are not strictly confined to any Rasa, but appearing and disappearing, like waves in the ocean, they serve as feeders to the prevailing sentiment and strengthen it in different ways.\* Stháyîbháva (स्थापीभाव) or the Permanent Sentiment of a composition is one, the ocean melting all salt into water, which, not being interrupted by any sentiment contrary or akin to its nature. Now a Rasa would prove contrary to another if the MINT or substratum of both were the same But as अङ्गी (principal) and अङ्ग (subordinate) a रस may be mixed with one or more of others.

There are eight Sthavibhavas, रति, हास, शोक, क्रोध, उत्साह, भय, जुगुप्सा and विस्मय on which are based respectively the eight sentiments-ज़ङ्गार The Erotic, हास्य The Comic, करण The Pathetic, रौद्र The Furious, बीर The Heroic, भयानक The Terrible, बीभरस The Loathsome, and MET The Marvellous. There is a ninth sentiment, that of शान्त The Quietistic, having शम 'tranquility' for its Sthayibhava. But it is not suited to dramatic purposes and rarely occurs as a main sentiment in a drama. Of these eight sentiments जुङ्गार and हास्य, नीर and अद्भत, बीभत्स and भयानक, and रोड and करण are akin to each other as they proceed from the same condition of the mind. As we are concerned with the Erotic alone, that being the prevailing sentiment in Kâlidâsa's plays, we will say something about it here. 57577 is mainly divided into विमलम्भ or Love in separation, and सम्भोग or Love in union. The former, the Das'aru'paka subdivides into two kinds, अयाग the Non-consummation of marriage, and विषयोग the Separation of the lovers deep in love (after marriage). The former which arises from the dependent position of one or the other of the parties or through distance or through the intervention of adverse fate, has ten stages সমিলাৰ. चिन्ता &c. mentioned in the com.; the latter occurs through मान, प्राप्त or some such cause मान or jealous anger, arises from a breach in the duties of love (प्रणयभङ्ग) and may be on both sides (rarely; however, the Nayaka

<sup>\*</sup> विरुद्धेरविरुद्धेवां भावैर्विच्छियतं न यः। आत्मभावं नयत्यन्यान्स स्थायी लवणाकरः।।

This मान has several varieties, such as इंध्यांमान, अनुमानिकमान &c. it is capable of being dispelled in six ways-साम्ना भेदेन दानेन नस्प्रेप-सारसान्तरे:, and is called गुरु लघु or मध्यम according to the greatness or the smallness of the effort required to make the Nâyikâ give it up. सम्भोग is when the two lovers are in the enjoyment of each other's company engaged in looking at each other, kissing each other &c.

#### 4. THE GENERAL CONDUCT OF THE NATAKA.

Every dramatic piece opens with a prelude or prologue (year-इना ) itself introduced by what is called the Nandi. This Nandi. according to some, must suggest the gist of the whole plot. The Su'tradhara may sometimes retire after the recital of the Nandi. in which case, another actor, called स्थापक ( for he establishes as it were the topic of the play ) takes his place. In the prelude which may begin with a brief allusion to the poit's literary attainments, his genealogy &c. the Sútradhára or the Sthapaka suggests the subject in the form of the Bija, or by a simple beginning, or by naming the character just to enter as in the S'akuntala He must please the audience with sweet songs descriptive of some season and couched in the Bharativetti. The quality is of two kinds. (1) प्राचना as in the Rat., and (2) आमुख in which the Sútradhâra holds conversation with the actress or assistants bearing on the subject to be introduced. This latter is of three kinds of which one is प्रयोगातिशय. When the entry of a character is directly indicated by the Sútradhâra saying here he enters', that is Prayogâtis'aya.

The prelude being over the piece is commenced, being here after arranged and exhibited in the manner indicated in the three foregoing sections. The whole matter should be well determined and divided into Acts and Scenes. A Nátaka may consist of from five to ten Acts. The Hero should be Dhirodátta. The prevailing sentiment should be using or fix or sometimes and others being introduced as conductive to its development. Nothing should be introduced in the play which either misbeseems the Hero or is discordant with the main sentiment. An Act must not be tiresomely long, should be full of Rasa and introduced by Vis'kambhaka &c. according to necessity. Its close is marked by the exit of all characters. Such incidents as journeys, massacres, wars &c., should not be represented in a play, they may only be indicated. The death of the Hero must never be exhibited. This accounts for the somewhat monto-

nous character of Sanskit plays and the absence of tragedies in Sanskit. \*The play should end, as it began, with a benediction or prayer, called the Bharatavâkya, which is repeated by the principal personages and contains an expression of their wishes for general prosperity and happiness. The Unity of interest or action must be maintained throughout. As regards the language to be used in a piece, the Hero and the higher characters speak in Classical Sanskit, while female and other minor characters speak in the different Prákrit, dialects. The student will see from the foregoing sketch, that the characteristic peculiarties of the Indian drama are mainly three (1) its peculiar structure; (2) absence of the distinction between Comedy and Tragedy; and (3) the diversity of language to be spoken by the characters.

The above mentioned general characteristics of a Nátak belong with certain modifications to the other divisions of the Rupaka as well. Of these we may notice the Prakarana and the Trotaka. The plot of a yesty should be fictitious and drawn from real life in a reputable class of society. The Hero who must be धीरपशान्त may be of ministerial rank, or a Bráhmana or a merchant (Vais'va). The Heroine may be a maiden of a noble family, The most appropriate sentiment is the Erotic. or a courtesan. Gamblers and other low characters should be introduced. there should be ten Acts. The Mal. Mad. and the Mrch. belong to this species. A Trotaka may consist of 5, 7, 8 or 9 Acts. the characters to be represented should be celestial as well as human, as in the Vik. The Vidus'aka should take a prominent part in it and he present in every Act. The prevailing sentiment should be शृद्धार. In other particulars it does not differ from the Nátaka.

Wilson observes—They (the Hindu plays) never offer a calamitous conclusion, which as Johnson remarks, was enough to constitute a Tragedy in Shakespear's days, and although they propose to excite all the emotions of the human breast, terror and pity included they never effect this object by leaving a painful impression upon the mind of the spectator. The Hindus in fact have no Tragedy...... The absence of tragic catastrophe in the Hindu dramas is not merely an unconscious omission; such catastrophics probibited by a positive rule. The conduct of what may be termed the classical drama of the Hindus is exemplary and dignified. Nor is its moral purport neglected; and one of their writers declares, in an illustration familiar to ancient and modern poetry, that the chief end of the Theatre is to disguise, by the insidious sweet, the unpalatable, but salutary bitter, of the cup.

#### II. THE POET.

#### 1. HIS LIFE, WORKS AND POETRY.

AT the outset it must be admitted that we His Lifes. have absolutely no trustworthy information regarding the personal history of Kalidasa, the brightest jewel of the mine of Indian poets. The curiosity of the querist who would ask-'Where and when was he born'? 'who were his parents'? 'When did he die? &c.'-must ever remain unsatisfied. The poet has studiously observed utter silence about himself in his works. Read them howsoever we may, we find no allusion, no incident mentioned, that may directly shed any light either on his person or any remarkable event of his life. In the words of Hazlitt 'he was the least of an egotist that it was possible to be.' His poetical productions alone stand as an immortal monument of his surpassing poetic excellence. And we must content ourselves with gathering what little information we can about a poet of such world-wide repute from external sources and a few incidents found here and there in his works which have a distant bearing upon the history of his life. Reserving for a future section the question about the date of the poet, we proceed here to state the few facts that can thus be known about him. A time-honoured tradition supported by internal and external evidence associates the name of Kalidasa with that of the epochmaking king Vikramaditya of Ujjayini. The keen interest and the filial love with which the poet describes the Mahakála, and Siprá, and the other beauties of Ujjayiní unmistakably point to the conclusion that he must have been a native of that city. And the various covert references to the name of Vikrama in fully eulogistic terms, which are doubtless meant to immortalise King Vikramaditya, are inexplicable if that monarch be not regarded as the poet's patron. Káli. betrays also considerable acquaintance with court-life in his works. This circumstance, coupled with the fact that there is no allusion in his writings to the Goddess of Wealth having ever frowned upon him, shows that he was in affluent circumstances and had not the misfortune ever to drink the bitter cup of poverty. He was a Brahmana by caste and was

a devoit worshipper of S'iva though by no means a sectarian. He seems to have travelled a good deal, at least in Northern India. For, as Dr. Bháu Dájî remarks, he is the only poet who describes a living saffron flower, the plant of which grows in Káshmira. His graphic description of the Himâlavan scenes looks very much like that of one who was an eyewitness. Unlike Bhavabhûti and many another brother poet he appears to have enjoyed great popularity during his lifetime. He was 'an admirer of field-sports and describes their beneficial effects with the exactness of a true sports-man.' Though fond of pleasures he was not the unscrupulous voluptuary he is supposed to be by some critics, as is clear from the many noble sentiments expressed in the S'akuntala (cf. अनिर्वर्णनीयं प्रकलनं &c. S'ak, V. and our note ad loc). appears from the same play that he was against love-marriages though always actuated with the most generous sentiments towards the fair sex. His works bear further testimony to his considerable aquaintance with the Vedas, the philosophy taught by the Upanishads, the Bhagavatgitá, the Puranas, the systems of Sankhya, Yoga and Vedanta as propounded by Bâdarâyana, medicine and the rudiments of astronomy. Beyond these few facts nothing is known for certain about our poet at present. A few conjectures have been advanced as to some other particulars but to test their correctness or otherwise falls within the province of the antiquary.

The poet's silence about himself in his works gave an opportunity to many unscrupulous inferior poets to father their own works upon him. The following are notable among the works attributed to him:—
(1) ऋतुसंहार (2) कुमारसंभव(3)रघुवंश,(4)मेघदूत,(5)शाक्टन्तल, (6)विक्रमोर्वशीय,(7)मालविकाग्रिमित्र,(8)श्रुतवोध,(9)श्रुद्धारतिलक,(10)श्रुद्धारसाष्ट्रक, (11) सेतुकाव्य, (12) कर्प्रमञ्जरी, (13) पुष्पवाणविलास, (14) श्यामलाइण्डक, (15) प्रश्लोत्तरमाला, and (16) ज्योतिविद्याभरण. Of these the first seven are acknowledged by all critics to be his. The authorship of 8—11 is doubtful\* (though opinion has been drifting to the conclusion that they are not his), while the rest are to be dismissed as the productions of some inferior hands. Here, therefore, we are

See Mr. Chiplunkar's essay on Kâli. in Marâthî. pp. 28-29.

concerned with the first seven alone. The most convenient and reliable method of studying the development of the poet's mind and its relation to his productions would be to read his works in their chronological order. But we have no external evidence whatsoever to ascertain the chronology of Kâlidása's works. It must, therefore, be based wholly on internal evidence. Judged as such the works would stand in this order—Poems—ऋतु॰, कुमार॰, मेपदूत and रघुवंश,-Plays—माल ॰, विक्रमो॰ and शाकु-तल; or both indescriminately as—ऋतु॰, कुमार॰, मालविका॰, विक्रमो॰, मेपदूत, शाकु-तल and रघुवंश. Space will not permit us even to refer to these briefly. We will only remark in passing that the last three are the outcome of the poet's matured poetic faculties and riper years. Of course we shall deal fully with the Vik. in a separate section.

His Poetry. KA'LIDA'SA, the immortal bard of the land of Bharata is indisputably the greatest master mind in Sanskyt: poetry. His genius has been recognised in India from very early times.\* He has been and will ever be enshrined in the hearts of his countrymen as the prince of Indian poets. That his countrymen place him at the head of all the Sanskyt poets, unparalleled, and unsurpassed by those who have preceded or followed him, is natural enough; but he has evoked spontaneous outpourings of praise and manifestations of admiration from the foreign scholars and poets who had access to his works either directly or through translations. Goethe has voluntarily bestowed the highest meed of praise on him—so much was he enraptured by the charms of Kálidása's Muse and struck with his poetic genius. This is what he says about the S'ákuntala—

"Would'st thou the young year's blossom and the fruits of its decline.

And all by which the soul is charmed, enraptured, fed? Would'st thou the earth and heaven itself in one sole name combine?

I name thee, O S'akuntalá and all at once is said.†"

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> For the opinions of the Native Pandits and cries see our introduction to Raghu and the Sanskrt introduction to this play.

<sup>†</sup> As translated from the German by E. B. Eastwick.

When we remember that Goethe himself was the greatest poet of Germany and one of the greatest of the world, we realise the importance of his estimate of our poet. The well-known philosopher and traveller, Humboldt, pronounces the following judgement—"Kálidása, the celebrated author of the S'akuntala, is a marsterly describer of the influence which nature exercises upon the minds of lover.\* "." Tenderness in the expression of feeling and richness of creative fancy have assigned to him his lofty place among the poets of all nations. The celebrated critic Schlegel has also assigned him a very high position amongst the glorious company of the 'Sons of Song.'

Several eminent Orientalists have also offered their tribute of praise to our Indian Shakespeare, as Sir William Jones was the first to call him-the very comparison of Kalidasa to Shakespeare is the highest form of enlogy that could be bestowed upon him by foreign critics. Sir Monier Williams while writing about the S'akuntala thus expresses himself-"No composition of Kalidasa displays more the richness of his poetical genius, the exuberance of his imagination, the warmth and play of his fancy, his profound knowledge of the human heart, his delicate appreciation of its most refined and tender emotions his familiarity with the workings and counterworkings of its conflicting feelings-in short more entitles him to rank as the Shakespeare of India." Prof. Lassen-we are sorry for want of space we cannot quote him fully-calls him 'the brightest star in the firmament of Indian artificial (?) poetry'.\* We thus find that Kâlidása has established his sovereignty in the hearts of all alike. Now it may be asked 'what is there in Kálidása which establishes his undisputed claim to the highest honour whch is thus bestowed upon him?' Unless this question is answered satisfactorily, Kâlidâsa's merits as a poet cannot be said to be determined. We have discussed this question in the last section of our introduction to the Sakuntala to which the student is referred.

Now we shall briefly consider Kâlidâsa's poetry, his style

Lassen's Alterthumskunde, Band ii. p 458; for the quotation see Dr. Bhâu Dâjî's Literary remains p. 2

and diction in general. His poetic genius has brought Sanskrt poetry to the highest elegance and refinement. His style is peculiarly pure and chaste. It has neither 'the laxity of the Puranas nor the extravagant colouring of later poems.' It is unartificial and characterised by brevity consistent with perspicuity. An unaffected simplicity of expression and an easy flowing language mark his writings which are embellished with similes unparalleled for their beauty and appropriateness, and pithy general sayings. His diction is mark ed by absence of long compounds, involved constructions, and overwrought rhetoric, and by very few puns. Kálidása excels other poets in his description of the sublime and the beautiful. It is a principle recognised by all modern critics that 'Nature must be the life and essence of poetry'; and in respect of this Kálidása may be said to be essentially a poet of Nature (of course in the limited sense of the term which it is possible to attach to it in those times of gay luxury and general prosperity). He describes with most effective touches the gorgeous scenery of the mountain Himâlayaits snow-clad and mineral-covered summits, the peaks where sunshine ever reigns, the fragrant and cool breezes blowing there the wilds with the hunters, the musk deer, the potent herbs shedding lustre at night, the Châmara deer, the Mânasa lake &c.; and his description of the Ganges and the peaceful hermitage life is very striking and life-like. His descriptive powers are great and some of the scenes in the S'ak., the Meg. and the Raghuvamsa are so enchanting as to hold his readers spell-bound.

#### 2. Ka'lida'sa and Bhavabhu'ti.

The only dramatic poet whom we can compare with Kalidasa is Bhavabhûi; and although as a poet on the whole we may place Kalidasa above Bhavabhûti, as a dramatic poet the palm is certainly disputed with him by the later. Nay, the tide of opinion among the Pandits once ran so high as to decidedly declare in favour of Bhavabhûti, as the author of the Uttara.\* These two poets are justly regarded as the

<sup>\*</sup>Cf the memorable line उत्तरे रामचरित भवध्रतिचित्राच्यते। For an interesting anecdote which makes the two poets exist contemporaneously with each other see Dr. Sir Bhandarkar's preface to Mal. Mad. pp. 6-7.

leading dramatists in Sanskrt. Both are most original poets gifted with genius of the highest order. Both are masters of the natural style of poetry and both are equally happy in their choice of words. True that Bhavabhûti's style is rather elaborate and in a few places marked by long compounds, but in that the poet was unconsciously yielding to the tendency of his age. If Kalidasa has more fancy and imagination Bhavabhûti is more sentimental and passionate. Kûlidása excels in depicting the sentiment of Love (সভাব), while Bhavabhati is in his element when depicting the sentiments of Pathos (करण) and Heroism (बीर). Neither, however, is much inferior to the other in depicting what may be called the other's forte. As Dr. Sir Bhandarkar remarks, the former suggests or indicates the sentiment which the latter expresses in forcible language. words of Sanskrt critics Kálidása's Rasa is conveyed or Abhivyakta by the lakshya or vyangya sense of words, while Bhavabhûti's is conveyed by the Vâchya sense. Kâlidása's may be described as the synthetical method of poetry as opposed to Bhavabhûti's, which is analytical. We shall give a few quotations in illustration of what we have said above. When Dush sees Sakuntalá after love has wounded his heart, he simply says—'अये लब्धं नेत्रनिर्वाणम्' p. 70 ( see also our note on this); but cf. Bhavabhúti (Mâl. Mád. III. 16)-

अविरलिमव दाम्ना पौण्डरीकेण नद्धः स्नपित इव च दुग्धस्रोतसा निर्भरेण। कवलित इव कृत्स्वश्वश्वा स्फारितेन प्रसममग्रतमेघेनेव सान्द्रेण सिक्तः॥

Here the feeling is the same but the different forms of it are forcibly described. Compare the scene between Dushyanta and S'akuntala when left alone with what Mad. says when Malati embraces him in the disguise of her friend Lavangika.

एकीकृतस्याचे निषिक इयावपीइप निर्भुप्तपीनकृचकुड्मल्यानया मे । कर्पूरहारहरिचन्दनचन्द्रकान्त-निष्यन्दशेवलमृणालहिमादिवर्गः।

Cf. also, and as instance of Bhavabhûti's forcible style, the first effect produced on Mådhava on seeing Målatî. He

says

परिच्छेदातीतः सकलवचनानाशिवयः पुनर्जन्मन्यासम्बन्धभवपथं यो न गतवान्। विवेकप्रथ्वंसादुपचितमहामोहगहनी विकारः कोण्यन्तर्जवयति च तापं च कुरुते॥

Compare further the meeting of Dushyanata and Sákuntalá (p. 86. भवतु । मोक्स्यामि &c.) with that of Mádhava and Málatí-(ततः पविद्यतः &c.) माधवः—(सानन्दम्) रलयति परिद्युष्यत् &c., निश्चोतन्ते सुतत्त &c. VIII. 1. 2. Again he says—असि निरत्रोधे—

जीवयनिव समूदसाभ्यसस्वेदाबिन्दुरियकण्डमर्ण्यताम् । बाह्नरेन्द्वमयूखन्तुम्बितस्यन्दिचनद्रमणिहारविश्रमः॥

and

दग्धं चिराय मलयानिलचन्द्रपारै-निर्वापितं तु परिरम्य वपुर्न नाम। आमत्तकोकिलरुतन्ययिता तु हया-मद्य अतिः पिवतु किन्नरकण्ठि वाचम्॥

We have drawn upon the Mâl. Mad. because like the S'âk. it is a love play\*. It may be, as Sir Bhândárkar remarks, that Bhavabhûti has modelled the love of Mádhava and Málatî upon that of Dushyanta and S'akuntalá. But the love of Mádhava is more atherial than that of Dushyanta and perhaps Bhavabhûti as a poet is more atherial than Kálidása. Bhavabhûti's delineation of the sentiment of pathos is simply unparalleled (cf. कार्यं भव्यतिर तत्रते). As a poet of nature and as a describer of the picturesque he is not inferior to Kálidása. The plays of Kâlidâsa on the whole do not much aim at giving a realistic picture of the life of the society of his times; Bhavabhuti's do. The characters of Kâlidâsa are more romantic and idealistic in their conception, those of Bhavabhûti more realistic and varied.

#### 3. THE DATE OF THE POET.

We turn now to the much vexed question of the date of Kálidasa and thank to the labours of Prof. R. N. Apte and Mr. Nandargikar, it may now be said to have been finally established. But we have neither the time nor space at

Marâthî students will do well to read Mr. Chiplunkars essays on the two poets.

our disposal even to fully quote their arguments on the point. We will, therefore, give a brief summary of the main arguments on which they (and especially the former) have based their conclusion. Tradition mentions Kálidása as a contemporary of king Vikramáditya, as one of the nine gems at his court, King Vikramáditya, who was an epochmaker, founded the era known after him, which is almost universally accepted as commencing with 56 B. C. A few antiquarians,\* however, do not accept this as the correct date of that monarch but bring him down to A. D. 544 propounding a theory of their own which is known as

THE KORUR THEORY.

The battle of Korurt marks a turning point in Indian history, Vikramaditya having defeated in it the Mlecchas. Fergusson held that, to commemorate this important event, an era was invented and that its beginning was placed backsix hundred years. So he supposed the true date of Vikramaditya to be A. D. 544; and this theory for a time held sway. For, for a long time after the researches of scholars had commenced in the field of ancient Indian chronology, no inscription was discovered bearing a date prior to 600 of the Vikrama era. Such an inscription, however, has been lately discovered, tiz. the Mandasor Inscription, dated the year 529 of the Vikrama era. Its great support being thus taken away the Korur Theory collapses and the time honoured authority of the traditionary account remains unshaken. Then there is

THE THEORY OF THE NINE GEMS.

Nine eminent men called 'the nine gems' adorned the court of Vikramáditya. Of these Amaradeva or Amarasimha

<sup>&</sup>lt;sup>o</sup> Kâlidâsa was once unscrupulously dragged to the 11th century A. D. by some Western Scholars. But the discovery of the Aihole inscription at once furnished the 7th century A. D. as the downward limit of the poet's date.

<sup>†</sup> About this battle there is no evidence other than of Albiruni; but Dr. Max Müller says Albiruni does not invent battles, but tells us what he was told.

<sup>†</sup> Dr. Peterson's Essay on Pânini.

is said to have lived between the visits to this country of Fa Hian and Hiouen Thsang in 414 A. D. and 642 A. D. respectively. For in Fa Hian's time the great shrine at Gayâ, which an inscription says was built by Amaradeva, was not in existence while it has been referred to in the account of the travels of the second Chinese pilgrim. Varâhamihira is supposed to have died in 587. On the evidence of these dates of the contemporaries of the poet, Dr. Kern, who is a strong supporter of this theory, places Kâlidása in the latter half of the sixth century. Next there is

#### THE THEORY OF RENAISSANCE

propounded by Dr. Max Mûller. He divides the whole Sansket literary period into two parts, the first beginning with the Vedas and ending with the first century of the Christian era. Then comes what the great Doctor calls 'an interregnum' a period during which foreigners invaded India and so the literary genius was dormant. Dr. Max Mûller places the Renaissance of Sanskrt learning in the 6th century A. D. with the reign of Vikramáditya. The period called 'Interregnum' was really speaking not destitute of literary productivity, as has been shown by Drs. Peterson and G. Buhler, and therefore if Kâlidàsa is to be considered as the first poet of the new school, he must be placed considerably earlier than Dr. Max Müller does. This theory also is weakened by the fall of the Korur Theory. these two theories cannot be regarded as perfectly sound, whereas the theory of the nine gems is but imperfectly put forth and not without many a priori conclusions and speculations as to probabilities. If the tradition about the nine gems proves any thing beyond doubt it proves the connection of Kálidása with king Vikramáditya, being corroborated by other kind of evidence, such as the covert allusions to that king in the Vik. &c. As for the contemporaniety of the nine gems the tradition cannot be true.

There are some minor things which have been pushed into the controversy.\* These are the alleged covert references

<sup>&</sup>lt;sup>c</sup> For some of the anecdotes referring to Kalidass in connection with this point see Intro. to Raghu.

to Dingnaga and Nichula in the Meghadata, the former a foe and the latter a friend of Kálidása. The identity of Måtrgupta, a king of Káshmira and Kálidása (for, names in Sanskrt are often titles and Matrgupta lit. 'protected by the mother' may also be taken as Kâligupta or Kálidása, ) and the supposed astronomical references in the works of Kálidása to the astronomical theories of A'ryabhatta who lived in 476. A. D. Prof. Apte has examined all these at some length and on the first point he comes to the conclusion that Dingnága and Nichula were not contemporaries of the great Kâlidasa, but must have been contemporaries of some other Kálidása. On the second point he observes that Mátrgupta and Kálidása were two different persons, since they are differently quoted by Kshemendra and other writers and Commentators (and among them Rághavabhatta). The supposed astronomical references have really no astronomical significance at all and it cannot be said that Kálidása was acquainted with the astronomical works of A'ryabhatta. Mr. K. B. Páthak, the latest exponent of the 6th century theory repeats the arguments given above but principally grounds his conclusion on his theory about the Hûna kings, allusion to whom is made by the poet in the Raghuvamsa. He argues that since there is no mention made of the Hûnas in the Ramayana, the conclusion follows that Kálidása unconsciously refers to the Hûna kings of his own time who held sway over the Punjab and Kashmir, and especially to Mihirakula who, about, the year 532-533, refired to the Punjab after his overthrow by Yasodharavarman and Balâditya. rests merely on assumption; for there are references to the Hûnas even in Mah. Bhar. Prof. Apte has also shown that just beyond Bactria or the threshold of ancient India, the Hunas had constituted a powerful empire from the middle of the 3rd century B. C. to the end of the 1st or the 2nd century A. D.

<sup>•</sup> Notable among these is छाया हि भुमेः हाशिनां मलस्वनारीपिता शुद्धिमनः प्रजाभिः where छाया is wrongly translated as 'the shadow of the earth, its correct significance being 'a reflection' as clearly interpreted by Malli. The word छाया is similarly used in S'ak. VII. 37.

Vatsabhûti, the author of the Mandasor inscription, copies several ideas from Kâlidâsa. The latter must, therefore, have lived prior to 472 A. D. Again Aśvaghośa, the author of a life of the great Buddha in Sanskrt, has numerous passages similar to those occurring in the works of Kâlidâsa. Now Kâlidâsa was an original poet, borrowing his subjects from Vâlmikî and other ancient authors. Aśvagośa was more of a philosopher than a poet and may, with greater probability, be supposed to have borrowed his ideas from Kâlidâsa. The date of Aśvagośa is given as 78 A. D., and if we suppose him to have borrowed from Kâlidâsa the latter will have to be placed earlier than 78 A. D. And in this view Dr. Peterson also concurs when he says 'Kâlidâsa stands near the beginning of the Christian era, if, indeed, he does not overtop it.'

There is also internal evidence pointing to the same conclusion. We have first the evidence obtained from the state of the law of inheritance and the penalty for theftas they are indicated in passages in the S'ak. The passage in the Sixth Act of the drama announcing the death of the merchant Dhanamitra, who is dying heirless, seems to Prof. Apte to refer to a period when the widow of a deceased person could not inherit his estate. Such a period is to be found only before the Christian era, when Manu, Apastamba and Vasishtha held sway, and Brhaspati, Sankha, Likhita and Yájnavalkya had not yet written their codes. The penalty for theft, as indicated in the prologue to the Sixth Act. seems to have been the extreme one, it being the theft of a jewel. There is also a passage of similar import in Vik. (आरमनो वधमाहर्ता &c. V. 1.) in which the feathery thief that had stolen away the king's favourite gem is referred to. The penalty for theft has been from time to time mitigated with the progress of civilisation. Manu and Apastamba lay down the extreme penalty, the option of fine being introduced later on as we find it in the Smrti of Brhaspati. These two circumstances tend to show that Kalidasa flourished at a period which is anterior to By haspati, the latter being generally placed in the first century A. D.

Prof. Apte further calls attention to the fact that there

is no reference to the Nyaya philosophy in the works of Kálidása (except perhaps in Rag. XIII. 1. in which the word शब्दग्रणं आकारां occurs but which the poet might have borrowed from the Sankhyas) and concludes that he must have lived before the development of that philosophy. Then again we have the evidence of style. The artificiality of diction and the fondness for long compounds and double-meaning words which mark the writings of Dandin (who in his Kavyadarśa says that an abundance of compounds forms the very vigour of poetry), Bána, Bhavabhúti (7th century A.D.) and other mediæval writers, are entirely absent in Kálidása, a fact which shows that he must be placed some six or seven centuries before them-a period necessary to cause such a revolution in the art of literary composition considering the scanty means of the propagation of learning in those From the above mentioned few facts it is abundantly clear that Kálidása lived in the first century B. C. at the latest (the upward limit of his date being 300 B. C. according to some writers).

#### III. THE PLAY.

#### 1. GENERAL REMARKS.

The Vikramorvasiya is the second of the three dramas Cirtical attributed to Kâlidâsa. That the play is an Remarks. emanation from the same hand as the Abhijnána-s'akuntala is doubted by no critic. It is a love drama and belongs, according to the Sáhityadarpana, to that subdivision of dramatic compositions which are known as 'Trotakas, (a division not perhaps known to the poet himself). The language employed in it displays all the elegance and the beauties of Kálidása's style though less perfect than those in the S'ákuntala. H. H. Wilson thus compares the two plays—"The subject of each is taken from heroic mythology, and a royal demi-god and nymph of more than human mould are the hero and heroine of either; there is the same vivacity of description and tenderness of feeling in

both, the like delicate beauty in the thoughts and extreme elegance in the style. It may be difficult to decide to which the palm belong (that it belongs to Sak. nobody now doubts-Ed.); but the story of the present play is perhaps more skilfully woven and the events rise out of each other more naturally than in S'akuntala, while on the other hand, there is no one personage in it so interesting as the heroine of that We may further observe that we notice in both almost the same elevation of the poet's genius, the same richness of imagery, the same chaste style of composition and the absence of any forced construction or offensive conceit, the same command of language and felicity of expression, the same ardent love of the beautiful and the same power of penetration into the inmost recesses of the human heart and its confliting feelings. The Vikramorvasiya abounds in beautiful descriptions especially of scenery. Popular sayings and pithy maxims season the conversational portion, and its language though less refined and elaborate than that of the S'ak. is neither turned nor low. The metres which are mostly of the shorter kind are very musical and full of variety.

The mastery of Kálidása in the choice of comparisons\* is conspicuously seen in this play. Among the most striking passages are to be noted his comparison between the king and the sun as to their work and mid-day rest (II. 1.), further between the king and the leader of the elephant herd (IV.25), between Urvasi carried away by anger and the foaming torrent (IV.28) and between Urv. and the creeper (IV.38). Other similes of exquisite taste and gracefulness are those with which he illustrates the recovery of Urv. from the swoon (I.7), the anxious waiting of her friends (I. 10), and her expected meeting with them (I. 12), the aspect of the East at moon-rise (III.6), the approach of Nárada (V. 19) and others too numerous to note here but which we have taken care to point out in the notes. We cannot, however, close these remarks without referring to

<sup>°</sup> The similes of Kalidasa are considered to be the happiest in the language. Cf. the traditionary opinion of the S'astris— उपमा कालिदासस्य भारवेर्थगीरवम् । दण्डिनः पदलालिस्यं माघे सन्ति त्रयो गुणाः॥

the passage in which the royal dignity shared by father and son is compared with the Ganges dividing its waters between the Himálaya and the ocean.

It will be found that the Vikramorvasıı satisfies most of the conditions laid down in the first section of the introduction. The play opens with a benediction which also suggests the subject matter

and closes with the usual Bharatavâhya. The मुख्यान्थ introduces the heroine to the hero and love germinates between them. The final object is their union in wedlock. The ground for the seed was prepared, in the case of the king, when the Apsarases gave him a lively description of Urvassi's charms. The seed is cast when the king and Urvasi see each other (see pp. 15, 16). It takes up the whole of the first Act and the prologue to the second Act. The प्रतिस्थानिध fills up the whole of the second Act and a portion of the third Act, as far as p. 72. The seed sprouts up in this which is marked by the Vidûsaka and Chitralekhá, and by the Chetì and the queen. The effort or Prayatna is implied in आवर्शनात &c. II. 2 The search for means to the desired end, Urvasi's departure at the summons from her lord and the queen's interference notwithstanding, forms the Bindu. The गर्भसन्धि begins from where the Pratimukha closes and ends with the departure of the queen (p. 84). The seed is shown to grow further in as much as the king hears from Uavasî an actual confession of her love. There is hope of success (प्राप्त्याचा) as the obstacle from the queen is removed. This Sandhi, however, is characterised by the absence of the Patáka. अवनशैसान्ध actually begins with Urvasi's entrance (p. 84) and extends to the close of the fourth Act. There is favaifa or certain attainment but it is obstructed by Urvasi's metamorphosis. The निर्वेहणसन्धि occupies the last Act of our play. In it all the fore-going arrangements terminate in the happy union of the husband, wife and son.

The action which is less varied than that of the Sak. is progressive in its main parts and sustains the interest to the last although not with the same degree of intensity throughout. The introduction of a rival wife, and the love-

meeting and their interruptions which form a necessary ingredient of love plays excepting in a few cases, the description of female beauty and the feelings of two lovers, the contrivance of making one party overhear the conversation or the soliloquy of the other, are much the same in this as in other plays. In making the queen give up her jealousy apparently without an adequate cause, the poet has perhaps counted a little too much on the nobility of her mind and the good sense of the audience. A curious feature of Kalidása's plays is that the Vidusaka plays a conspicuous part in the Mál., is a mediocre in this play and almost a nonentity in the S'akuntala.

With regard to the extraordinary number of the Prákyta passages found in the fourth Act in some Editions, it must be observed that they are not genuine. We have shown these to be interpolations (see notes to utilize. p. 143) It is a strange coincidence that both, the third Act of the Sák, and the fourth Act of the present play, should have been tampered with by meddlesome critics or poets.

#### 2. THE PLOT.

Purûravas, the son of Budha and Ilá and king of Pratishthana is the hero of the play. His queen is Ausinari, daughter of Kásiraja. Urvasî, a nymph of heaven, is the heroine.

Prelude—After the Nandi and the announcement of the play, the shricks of heavenly nymphs crying for help are heard.

#### Acr I.

Scene-Peak of the Hemaku'ta Mountain.

King Purûravas while driving back to the earth after having paid his respects to the divine Sun hears the shrieks of the nymphs and asks them what kind of help they need. Learning from them that the seizure of their friend, Urvasî, along with Chitralekhá by Kesin was the cause of their distress he sets out against the demon, the nymphs promising to wait for him on the peak of the Hemakûta mountain. Presently the king returns successfully with Urvasî and Chitralekhâ. On their way back Urvasî recovers from her swoon; the king is captivated with her peerless charms; she

with his nobility; neither, however, knows the real feeling of the other. They meet the other nymphs. Chitraratha, the Gandharva king, who was deputed by Indra to rescue the nymphs, arrives, congratulates the king and invites him and Urvasî to heaven. The king very courteously excuses himself; the nymphs depart. Urvasî pretends to be caught by a creeper and casts a longing glance at the king which the latter returns with equal affection.

#### Acr. II.

Scene I. Environs of the VIMA'NAPARICCHANDA palace.

The king returns to his city but his heart is wounded by Love. His queen marks the altered state of his mind and asks one of her maids to learn the king's secret from his intimate friend, Mánavaka. The foolish Vidusaka betrays the love of his friend.

Scene II. The private garden of the palace of Puru'rayas at Prayâya.

The king, on his part pining after Urvasî, seeks, with Viduśaka, rest in the pleasure garden. There he unbosoms the real state of his mind to his friend. At about the same time Urvasî, irresistibly drawn by her own heart, comes, accompanied by Chitralekhá, to the garden, where the two remaining invisible by their divine power, overhear the conversation between the king and Viduśaka. Urvaśi discovering that the king is uncertain as to her own feeling avows her love to him by means of a birch-leaf and then delights him with her presence. She is, however, suddenly called away by a summons from the lord of the gods about to witness a performance. In the meanwhile the queen being apprised of the king's love for the heavenly courtesan by her maid Nipuniká comes, accompanied by her, in search of the king in order to ascertain the fact herself. Through Mánavaka's carelessness the birch-leaf, which was committed to his care falls into her hands and she enters, burning with jealous anger. The king endeavours in vain to pacify her; but hopes that she may soon relent as she has openly slighted his prostration.

#### ACT III.

#### Scene I-Hermitage of BHABATA.

In the performance exhibited by the sage Bharata before the heavenly assembly Urvasî, who played Lakshmî, stumbles in her speech. For, when questioned by Menaka who acted the part of Varuni-'on whom hast thou set thy heart' the words 'on Purunavas' instead of 'on Purushottama' escape her lips. Enraged at this the sage denounces a curse upon her, depriving her thereby of her residence in the upper world. She, however, finds favour with Indra who graciously allows her to repair to the monarch, his ally in battles, and remain with him till he beholds the offspring she shall bear him. Some time after this Urvasi, dressed as an Abhisârikâ, comes, with Chitralekhâ, to the Maniharmya palace to pay a visit to the king but remaining invisible watches the business going on there.

#### Scene II .- Part of the garden of the Palace.

The queen, as was anticipated by the king, feels remorse and wishes to make amends for her conduct under the pretext of a religious performance which she names 'Priyanu-prasadana'. She sends word to the king requesting him to be present at the Maniharmya palace where she wishes to worship the moon. The king consents and repairs to the terrace of the palace accompanied by the Viduáaka. The queen duly appears, performs the ceremony and at its conclusion gives her consent to the king's marriage with Urvasi. The king assures her that he will be ever true to her. But the queen departs to take her meal after a whole day's fast.

Urvasi, who was a witness of the whole scene, now steps forward visibly and is happily united with the king. Thereupon Chitralekhá requesting the king to treat her friend kindly returns to swarga. Vidúsaka, too withdraws under some plea and the king and Urvasí retire to rest.

#### Aor IV.

This Act is a kind of melodrama and is quite exceptional in dramatic plays.

Scene—The groves of Gandhama'dana mountain.

After years are gone in happy union Urvasi goes with the

king to the Gandhamádana-forest to sport. There the king happens to fix his glance for a moment upon a Vidyadhara girl. This rouses the jealous wrath of Urvasî, who disdaining the king's apologies, leaves him and unmidfully enters the proscribed environs of the grove sacred to Kartikeya. The curse of the deity at once takes effect and she is transformed into a creeper. Ignorant of this, the king, mad with grief, roams through the forest asking every object he meets with, animate or inanimate, to give him some tidings of his beloved or to restore her to him. In the conrse of his rambles he finds the gem Sangamaniya (the uniter of separated lovers). With that jewel in hand he embraces a certain creeper which he fancies to be his beloved, and, O wonder! the very instant the metamorphosis is undone and the creeper retransformed into the lovely nymph. closed the king enjoys the touch and when he opens them after some time, whom should he behold but the darling of his heart! Urvasî excuses herself in suitable terms and then they go back to Pratishthana riding a cloud which Urvasi changes into a balloon by her superhuman power.

#### Act V.

#### Scene. - Palace of Puru'RAVAS.

The king was hailed back to the city with rejoicing by the citizens. He ruled peacefully over his subjects securing their affection and loyalty; and excepting a son there was nothing wanting to complete his happiness; and even this blessing he was soon to have. A few days after the king's return the jewel of re-union is carried away by a vulture. The king tries to shoot the bird but it escapes. Soon after, report is brought to the king sitting in company with the Vid. of the bird's being shot by an arrow from an unknown hand. The gem and the arrow are produced and from the inscription on the arrow the shooter is found to be none else but the king's own son, Ayus. The king is lost in wonder mingled with joy, but does not know how to account for the fact. He, however, remembers that on one occasion, when he performed a sacrifice in the Nimisha forest, he was separated from Urvasi, before which time she had betrayed some

faint marks of pregnancy. The Vid. attributes the fact to the mystic nature of divine beings. Just at the time the arrival of a female ascetic with a boy from the hermitage of the sage Chyavana is announced; they are immediately admitted to the royal presence. At the sight of the boy the king feels a strange emotion rise within him. Urvasi is sent for. When she arrives the female ascetic hands over the boy to her and repairs to the forest. Urvasî then explains to the king how she was commanded by Indra to stay with him till he should see the face of a son born of her, and how, afraid of early separation, she handed over the boy to sage Chyavana for being educated, and adds 'now that you have seen the face of your son, separation is inevitable; I must go back to my master.' The revelation plunges all into sorrow. In this heaviness of heart the king determines upon leading a forest life after putting his son in his place. At his crisis Nârada arrives from Indra with a message to the king that he should not lay down the sceptre so soon and that Urvasî should bear him company till death. message is received with heart-felt thanks. After the delivery of the message, Nârada, in accordance with Indra's wishes, instals the young prince a yuvarâja and unmixed joy crowns the whole business. The usual Bharatavakya terminates the drama.

The chief points in the development of the plot are:—(1) The rescue of Urvasî and the agitated state of the hearts of the two lovers; (2) the obstruction in the nymph's upward passage which deepens the feeling of love; (3) Vidusaka's betrayal of the king's love; (4) the curse of Bharata; (5) the interference and permission of Indra; (6) Urvasî's avowl of her love; (7) the falling of the birch-leaf into the hands of the queen; (8) the queen's indignant scorning of her husband's prostration and her consequent remorse; (9) the consent of the queen; (10) Kartikeya's curse and Urvasî's transformation into a vine; (11) the gem of union and Urvasî's restoration; (12) the vulture; (13) the Tapasî's arrival with the boy; (14) and the final favour shown by Indra.

It is very difficult to determine the exact time required by the events represented in the play. The approximate age of the king's son is given in the fifth Act which is about twelve years. The business of the first three Acts, each of which describes a day's events, is accomplished in about twenty days. From the many references to the spring season in these three Acts (विशासमीप-गत इव चन्द्रः &c. p. 18; II. 4,6; III. वसन्तानन्तरे उष्णसमये &c. p. 59. &c.) the events in the first Act seem to refer to the first or second day of Chaitra as the creepers have not yet fully resumed their vernal beauty (छताभिः श्रीरिवार्तवी I. 12). The description of moon-rise in the third Act evidently refers to the fourth day of the dark half of a month (probably Chaitra) which is a fasting day and on which the moon appears like a Khandamodaka. About a fortnight's interval seems to have gone between Urvasi's first meeting with the king and her second visit to him. The events in the third Act immediately succeed those related in the previous Act. A very long period, about thirteen years, seems to separated the fourth Act from the third. incidents mentioned in the fifth Act follow closely upon the king's return to his capital.

# 3. THE SOURCES OF THE PLOT AND THE CHANGES EFFECTED BY KA'LIDA'SA.

Purûravas is mentioned for the first time along with Manu in Agveda I. 31. 4, where he is called beneficent (gand) and a friend of Agni. His love to the Apsaras Urvasî is described in language very obscure in Rg. X. 95 in which he requests the nymph once more to bless him with her company, thus implying his previous separation. the 18th verse the gods address him as the son of Idâ (Ilâ) and promise him happiness in heaven and their company if he would propitiate them with oblations. See Muir, Sanskrt Texts Vol. V. pp. 236, 421. In the Satapatha Brahmana II. 5. 1. an interpretation of hymn 95 is given which is itself not much clear either. The student will get an idea of the Vedic version of the story from Sayanacharya's introduction to the hymn above referred to given in the Sansket introduction which follows.

The account of the love of Purúravas and Urvas'î differently given in different Purânas is based more or less on the Vedic version. According to the Mahâbhârata, Adip. Purûravas had a contest with the Brâhmaṇas fetched the three fires from the world of the Gandharvas and had six sons from Urvas'î, the eldest of whom was A'yus. Nothing is mentioned there of his separation from Urvas'î and re-union with her.

The story is very fully and connectedly given in the Vishnu P. as also in the Pad. P. We give in brief the story as related in the former Purana, which in its part closely follows the Vedic version. Urvas'î, a nymph of Indra's court, incurred the anger of Mitra and Varuna who cursed her to become the consort of a mortal, forfeiting the pleasures of heaven. On beholding her descended to the earth in a human form of exquisite beauty, Puraravas, a king of the lunarrace, was inspired by fervent love. She became his wife after exacting from him his consent to two conditions. These were—(1) that he should take under his charge her two pet rams and keep them safe; (2) that she should never see him divested of his raiment. The denizens of heavens, deprived of the enlivening society of Urvas'î, felt their pleasures stale in heaven and attempted to recover her as soon as the curse ended. Some Gandharvas undertook to effect this object. They entered the sleeping chamber of the monarch and carried off the goats. Their bleat woke Urvasi and the king. The latter, fancying that the darkness of the night would screem him from the eyes of his wife, leaped naked out of his bed in order to pursue the ravishers. Thereupon the Gandharvas produced a flash of lightning which revealed him to Urvasi view, who, her stipulations being broken, at once disappeared accompanying the Gandharvas to the heaven of Indra.

When Pururavas came to know his loss, his grief was intense and his intellect being affected he wandered over the world for several years in quest of his wife until he came to a lake in Kurukshetra where he saw Urvası sporting along with other nymphs. Recognising her he implored her return. She refused to return but promised to pay him a early visit provided he resumed his station and kingly duties. Her annual visits were regularly repeated and the result of these was the birth of six sons-A'yus, Dhîman, Amû-

vasu, Viswavasu, Śatayu, and Śrutayu. The king, however, sighed for the permanent enjoyment of the nymph's society and the Gandharvas at last pitying his distress gave him a brazier charged with fire to perform a sacrifice, as a means of attaining his wishes. He put the vessel in a thicket and went in search of Urvaśi. Not finding her he came back to the spot where, in the place of the brazier, he found two trees grown up, Śami and Aśvattha. Purūravas broke a branch from each and returning to his palace rubbed them together and generated fire.\* With this primeval fire he performed a series of sacrifices and getting the rank of a Gandharva and being elevated to the heavenly regions, there enjoyed the eternal society of his beloved nymph.

The story of the two lovers is also told in the Brhathathâ (see Kathá. Taranga 17), but in a manner totally different from both the play and the Paránas. Puraravas, a great devotee of Vishnu, while once taking a stroll in the Nandana grove, chanced to see Urvasî when both were enamoured of each other. Knowing the state of the king's heart Vishnu sent word by Nárada to Indra asking him to bestow me nymph on the monarch. They were then united and lived happily. Then there was a war in the upper sphere in which the gods gained a victory mainly through the prowess of Purûravas. There were great festivities at Indra's court accompained with music and dancing in celebration of the victory. Rambhá who was dancing there, while Tumburu, the heavenly preceptor of dancing was superintending the affair, committed a mistake whereupon the king laughed at her. Angry at what seemed to him a piece of audacity on the king's part, Tumburu cursed him to be separated from Urvasî until he would propitiate Vishnu. When the king came down to the middle world he found Urvasî carried away by the Gandharvas. He then went to Badarikás'ram to gain the favour of Vishnu by penance. He succeeded in this and by the order of that deity. Urvas'î was restored to him by the Gandharvas.

<sup>&</sup>lt;sup>o</sup> The latter circumstances of this legend seem to indicate the introduction of fire worship into India by Purúravas, considered as a historical personage. Wilson.

According to Wilson the whole plot of Vikramorvasiya is an allegory. The hero is the Sun and the heroine is the Dawn. They are together for a time and then they are separated. The sun alone wanders over hills and dales and rivers and then at the close of the day they are again united.

The account of the Matsyapurana, however, comes nearest to the plot of the play. We, therefore, give it here in the words of Wilson:—"Budha was the son of the royal Soma by Tara. His father conferred upon him the dominion of the earth and inaugurated him supreme over the world. The holy Budha begot by Ilâ a son who performed by his own might a hundred Aswamedhas. He was named Purúravas, and was revered by all worlds. He worshipped Vishmu on the peaks of Himálaya, and thence became the monarch of the seven-fold earth. Kesî and myriads of Daityas fell before his prowess, and Urvas'î, fascinated by his personal graces, became his bride.

"Virtue, Wealth, and Desire, once paid this monarch a visit, curious to ascertain which of them held the first place in his esteem. The king received them with respect, but paid to Virtue his profoundest homage. Wealth and Desire were offended by the preference shown to their companion. Wealth denounced a curse upon him, that Avarice should occasion his fall; and Desire declared that he should be separated from his bride, and on that account suffer distraction in the forest of Kumára on the Gandhamádana mountain; but Virtue declared he should enjoy a long and pious life, that his descendants should continue to multiply as long as the sun and moon endured, and should ever enjoy the dominion of the earth. After this the divinities disappeared.

"Purûravas was in the habit of paying a visit to Indra every day. Having ascended his car, accompanying the Sun in his southern course, he beheld on one occasion the demon Keśî seize and carry off the nymphs Chitralekha and Urvaśî. The king attacked the demon, and destroyed him with the shaft of Vayu, by which he not only rescued the nymphs, but established Indra on his throne, which the Demon had endangered. For this service Indra repaid the

monarch with his friendship, and gave him additional power, splendour, and glory.

"Having invited the king to a festival, at which was represented the celebrated story of Lakshmi's election of a husband, the invention of Bharata, Indra commanded Menaká Rambha and Urvasî to perform their respective parts. Urvasî, who represented Lakshmi, being engrossed by admiration of the king, forgot what she had to enact, and thereby incurred the high displeasure of the sage, who sentenced her to separation from the prince on earth, and condemned her to pine fifty-five years transformed to a Vine, until restored to the regrets of Puraravas. Urvasî, having made the king her lord, resided with him, and after the term of the curse had expired, bore him eight sons; A'yus, Dhritâyu, Aśwâyu, Dhanâyu, Dhritimân, Vasu, Divijâta, and Satâyu, all endowed with more than human power."

Thus it will be seen that the theme of play claims a high antiquity and must have been well known among the educated class of Kálidása's times. Whether we take one version or other of the story we find that the poet has introduced many changes into the story so as to give it a dramadic character and we think they are such as greatly heighten the stage effect. We will here mention the principal of them; they are—(1) The king's marriage with Ausinarî prior to his love for Urvasî. The Mahabharata and the other sources of the plot mentioned above do not refer to his marriage with Ausinarî. The Harivainsa rather calls Urvasî his only wife. The rivalry of the queen thus forms the chief factor in the development of the plot in the second Act as also in the third, and seems to be entirely an invention of the poet. (2) The curse of Bharata and the favour of Indra which smoothen the further path of the lovers. (3) The reversing by Indra of his first decree as to Urvasi's residence with the king. The tale of the two lovers as told in the Puranas ends with their melancholy separation; such a tragic end did not suit both the requirements of the Indian drama and the taste of the Hindu audience. Kálidása's genius at once found a way out of the difficulty.

Just at the moment when separation is imminent, Nârada arrives with the joyful news that lord Indra graciously allows the hero and heroine to live together until death would put an end to their mortal career. The other changes which are less important can be easily marked.

### 4. THE POETICAL MERITS OF THE PLAY.

As regards its poetical merits and artistic finish the Vikramorvasiya ranks but second to the Sakuntala. We shall give an estimate of the two plays in a subsequent section, wherein also we mean to point out the defects of the present play. Considered by itself the Vikra. does ample credit to Kálidása's poetic powers. The love story is simple; the incidents are few and easily intelligible even to those not acquainted with the social life and the thoughts of the Hindus. From the foregoing section it is abundantly clear that in this play as in the other, with the exception of the central story of the Plot-the love of the hero and the heroine-everything owes its birth to the creative imagination of our poet; and we may observe that in the construction of the plot of the present play the poet has shown great originality of conception and imagination. All the Acts of this drama are original in their conception and in the creation of some of the incidents the poet's imagination is at its best. Wilson (and also Bohlenson) seems to see a special beauty in this that "both persons and events are subject to an awful control, whose interference invests them with a dignity superior to their natural level. Fate is the ruling principle of the narrative; and the monarch and the nymphs. and the sovereign of the gods himself, are portrayed as subject to the inscrutable and inevitable decrees of destiny." And if by 'the decrees of destiny ' he means the carrying away of Urvasî by Kesin, the curse of Kumâra. the conditional favour by Indra &c., the justice of his remark may be admitted. 'The chief charm of this piece', Wilson further remarks 'is its poetry. The story, the situations, the characters, are all highly imaginative and nothing can surpass the beauty and justice of many of the thoughts. To select one as an example were to disparage a

number of other passages and they may be left to the critical acumen and taste of the reader.'

Most of the situations of this drama are highly dramatic and picturesque; and comparatively the first and fourth Acts possess greater dramatic charms than the rest. incidents in the first Act are most artistically arranged and managed with perfect dramatic skill. The poet's love to dwell on the beautiful scenes of the Himálayas is apparent from the fact that he had laid the opening scene of the present drama on the peak of the same Hemakûta mountain on which the meeting of Dushyanta with his wife and son is arranged in the Sakuntala. At the very beginning of the play the spectators are introduced to pleasing incidents, pleasing both on account of their tragic beginning and happy termination. The poet is extremely happy in thus bringing the two lovers together. The seed of love has been sown. Then follows the grief of the king caused by the heroine's temporary separation. But as she is a common woman (a courtesan) with superhuman powers the union of the lovers presents no difficulty. The poet then brings together the two lovers but only to be separated again. This doubles the pangs of the love-affected heart of the king. The expedient used by the poet does credit to his imagination and then we find in the fourth Act that the slip committed by Urvasi in her excessive passion for the hero is a nice trick, by which the poet has simply managed to make the union of the lovers lasting and unbroken. The second and third Acts, however, fail to create the expected interest in the audience. Their construction is rather imperfect and they do not fit in well with the other parts of the play. They are long but without proportionate dramatic effect. They help to lengthen the plot but the effect has been the diminution of dramatic interest on the We shall, however, return to this point in the whole. next section.

The fourth Act is highly pathetic and in it the imagination of the poet is in full swing. Nothing could be more poet-like than the way in which Urvasî has been made to undergo metamorphosis, and the consequent lamentations of

the hero are heart-rending and produce the greatest tragic effect on the mind. Throughout the Act the audience looks sympathetically to the king, shares in his sorrows and wishes him to be happy in the end. In delineating this part of the king's character the poet seems to have had before his mind's eye the great Válmiki's picture of the similarly situated Râma after the kidnapping of Sîtá by Rávana. The fifth Act also is charming by its very simplicity. helps to bring together the parents and their child, and the situation after the unexpected meeting threatens to be tragic, but the poet exercises his imagination and brings Narada on the scene with a message from Indra which removes the difficulty and the lovers are happily united never to part again till death. The poet's sublimity of thought is visible throughout this drama. We have already offered our remarks on the language and diction of this play as well as on its general merits.

# 5. ŚA'KUNTALA AND VIKRAMORVAS'ÎYA. THEIR RESPECTIVE MERITS &c.

These two dramas of the Prince of Indian Dramatists when compared, appear to bear analogy in certain features and to possess wide marks of difference as to the nature of their plots, their construction, and dramatic merits. We are of opinion that this is the second dramatic composition of Kálidása, the first being the Málvikágnimitra and the third, the Sákuntala. For this chronological order there is no historical evidence as such, but the development which the poet's mind and intellect undergo in the course of his active career furnish us with much reliable ground to try to establish a chronological order of his works. The Málavikágnimitra is evidently the first manifestation of that poetic and dramatic genius which shows decisive marks of development in the Vik. and has reached its climax in the Sák. We now proceed to compare the last two plays.

Both are, then, love dramas. The heroes are both kings of the lunar race, eminent for their kingly vitrues. Pururavas is the grandson of the Moon after whom is the race named. Dushyanta is the seventh decendant of the former king and is described by Kalidasa as पुरुषेश्वादीय. The heroines

are both peerless beauties, young and lovely. Urvasi is one of the celestial courtesans, while Sakuntala is the daughter of Menaká, another celestial courtesan and friend of the heroine Urvasî. Both strike the heroes with their charms and rouse in them the passion of love to which they themselves are alive. The first meeting of the lovers in each drama is sudden, the heroes being introduced to their loves as their protectors. But it is not gratitude which produces love; it is the blooming youth which is susceptible to such impressions. There is then separation for some time caused in both cases by a curse, during which the love-lorn state of heroes makes them restless. After this period of separation and mental affliction on the parts of the lovers, they are happily united by equally strange and unexpected circumstances. Use is made in both the dramas of superhuman power. the Vik. we find greater latitude in this respect. The introduction of the sons of the heroes in the last Act is another noteworthy similarity. There is also analogy in the expression of feelings to a certain degree. These are, we think, the only points of likeness in the dramas, but the differences are many and important and at once establish the superiority of the S'ak. over the Vik. The late Prof. Wilson seems to give the palm to the latter but with due deference to the learned scholar we demur to his opinion. Our remarks, if properly considered, will leave no doubt as to the determination of the comparative merits of the two dramas. must not be understood to mean that the Vikramorvasiva is a failure as a drama. As the composition of Kálidása's genius it is highly interesting and possesses many merits which we have pointed out in their proper places, but comparatively it is less interesting. There is, we think, clumsiness about the plot, certain incidents seem unnecessary as they do not help to develop the denouement. The characters of the principal dramatic persons are not as fully developed as we find them in the Sak. The hero of the Vik. is less improsing and less scrupulous than Dushyanta, the heroine is decidely less attractive and does not produce as much interest in her fate as does Sakuntalâ. These points we shall make clear by somewhat enlarging on them.

As regards the two kings, Purûravas' love for a courtesan, however beautiful she may be, makes him a less interesting personage than Dushyanta. In the case of the former, no difficulties, based on moral considerations, are experienced since he knows that the object of his person is a heavenly harlot whom such considerarions do not hinder from satisfving her desire. The very fact that a साधारणस्त्री (साधारणस्त्री गणिका कलामाग्रहभ्ययधैकियुक् ) is made the heroine of the Vik. detracts much from its merits. Technically there is no such objection (for which vide sec. I, and com.) but on higher grounds a courtesan is decidedly inferior to a heroine like Sakuntalâ and fails to evoke sympathy from the audience unless she presents some unique trait of character as in the case of Vasantasena, the heroine of the 'Toy-Cart (मच्छ-कटिक )'. Such cosidrations, therefore, as for a time arose in the mind of Dushyanta are absent in Purûravas. The question of union presents no moral objections to him. Judged by the strict principles of monogamy both are culpable, but the social condition of those: days allowed polygamy in the case of kings, which acquits them of this charge; but Purûravas is comparatively more blamable than Dushyanta, since the former appears to have taken the utmost advantage of this social sanction. The whole situation, therefore, in the case of the hero and heroine of the Sak. is extremely charming and we feel drawn towards the heroine whose fate. we are on the tiptoe of expectation to know, and whose dismissal by the King and whose love-lorn condition irresistibly excite our sympathy, and we pray to see her ultimately happily joined to her husband. There is no such feeling roused in us by the heroine of the Vik ; we feel something for the king but we derive immense pleasure from the love story of the former. In the delineation of character the poet shows decided superiority in the Sak. Pururavas shows some traits of his kingly character as a धीरोदान hero, but the poet succeees better in his picture of Dushyanta. student who carefully reads the two dramas will not fail to mark that more kingly traits of character present themselves in Dushyanta. Dushyata's moral sense, his solicitude for the welfare of his subjects &c. are distinctly shown in

the Śak., while there is no such express allusion to these in the Vik. We are of opinion that a fair comparison of the two kings is in favour of Dushyanta. We cannot be more lengthly on this one point only.

Let us now turn to the two heroines. The picture of Sakuntalâ is a thousand times more charming than that of Urvasî. In this matter this difference is palpably felt. From the beginning to the end of the plot, Śakuntalá's character engages our attention and the various traits of her womanly character influenced by a life in the penance-grove are so masterly delineated that Urvasi's picture is at once thrown into the back-gound. The innocent and pure life, the modesty, the secret pangs of love, the sympathetic nature, the womenly sense of virtue, the life of resignation, these features of perfect woman-hood, the poet has taken special pains to develop in the course of that play, of which there is conspicuous absence in Urvasî. She is a paragon of beauty, but as a साधारणस्त्री the poet felt no necessity to make her character as noble and feminine as that of S'akuntalá. Her jealousy due to a slight cause makes no favourable impression on us, but who will not be affected by the picture of sadness and resignation, presented by S'ak. ever cherishing the image of her husband who has given sufficient cause for anger. When we look on this picture (S'akuntalá) and on that (Urvasi) we are forced to acknowledge that the former is by far more attractive and sympathy-inspiring than the latter.

In conclusion, a few words on the execution of the two dramas. In the Vik. the play of fancy and imagination is at its work as in the other drama, but the latter is a perfect type of dramatic construction. Though consisting of seven Acts it is so perfect in its execution and the development of the plot that not a single incident do we find which we may well desire to omit. All the incidents are so necessary for the completion of the plot that the execution is entirely faultless. But Vik., though shorter by two Acts, is somewhat faulty in its execution. The second and third Acts are to some extent encumbrances, the introduction of the queen,

her jealousy and anger and subsequent repentance help very little, if they do so at all, to develop the plot. These are a superflows addition, which can be expunged from the drama without in the least spoiling the general effect. The fifth Act also seems to be somewhat disjointed from the main story of the drama and does not look to be a natural outcome. The tragic element is thoroughly sustained to the end in the Sák which thus produces greater stage effect than the Vik. The poet's imagination is decidedly at its highest and the dramatic genius is in its perfection in the Sakuntala. the other play the poet has given evidence of these marks of his masterly mind, but perfection is reached in the former. Goethe's words of admiration are so deservedly bestowed on the S'akuntala that to apply them to the other drama would be scarcely justifiable. In this brief introduction we cannot dwell longer on this point. We have proved to our satisfaction that comparatively the Vikramorvas'iva is greatly inferior to the other drama, which alone is the highest expression of Kalidasa's genius.

### 6. Characters of The Dramatic Personæ.

Puru'ravas, the chief figure in the play, an expert bowman, chivalrous, bold and noble in his bearing Pururayas. commanding the love of his subjects and the favour of Indra, unreserved and open towards his daily companion, reverent towards the gods and the Brahmanas and gentle towards all, presents in many respects a pleasing picture of a Dhirôdátta hero. And if his picture as delineated by the poet is less interesting and noble than that of Dushyanta, it seems to be so intended. In Puraravas the poet perhaps wanted to present to us the picture of a king who, having nothing else to engage his attention seriously, thinks of love matters. In the rescue of the heroine the king has shown his prowess. In attributing his success to Indra's power (I. 15) he shows his humility. In his treatment of the queen who is angry with him through womanly jealousy he is very courteous and shows his great regard for her though the other tie is too powerful. True that he is insincere in his professions to the queen; but having once given his heart

to Urvasî he could not have acted otherwise. In the expression of his feelings and in his general observations he shows refinement and culture.

URVASI', the heroine of the play, a mixture of the human and superhuman qualities, a perfect model of Hrvasî. beauty, natural in her behaviour and hearty in attachment to Chitralekhâ and the other apsarases, forms a worthy counterpart of the hero. Her character is especially marked by her tender and sincere love for Purnravas. The intensity of her ever-growing affection is clearly proved by the sensibility displayed by her in the fourth Act, which entailed so bitter a retribution upon her, and by the heroic self-denial with which she separated hereself from her child in order to prolong her stay with the king. Another very important trait in her character is that she evinces no jealousy towards the queen in proof of which we cite the following references-Act III. (pp.79,80), where she praises the queen; (p. 82), the words of the queen console her; (p. 84), she observes that the king loves his first wife and yet she does Chitralekha praises her good disposition towards the queen not withdraw her heart from him; (p. 96), when approaching the king she appeals for her conduct to the permission of the queen. Act V. (p. 138), she asks her son on his coronation-day to pay his respects to his elder mother. No other traits of her character are clearly displayed. She is modest to a certain extent but her modesty cannot compare with that of Śakuntalá. She is a Sâdhâranastree, and as such her sense of honour is not very great in the visits she pays to the king before they are wedded. Her friends are all attached to her and are selicitous for her welfare.

The character of the queen, though not marked with bold touches, presents the picture of an unhappy wife who is painfully made aware of the fact that her husband's heart is alienated from her and whose only consolation, therefore, is virtuous resignation in her fate. Though unable to suppress the feeling of anger and grief she comforts herself in a becoming way. Seeing the king bent upon another maraiage notwithstanding her in-

direct remonstrances, she gives at last her consent to the match, though not without evident signs of anguish and Other minor displeasure. About other minor characters we may observe that the chamberlain is patient and dignified; Nipunikâ faithful to her mistress, ever watchful of her interest and wily towards others; Vidûshaka, in keeping with the part assigned to him, ever ready with some witty remark, the confidant of the king assisting him to the best of his ability and yet managing to be on good terms with the queen also.

## THE PRESENT EDITION.

The text of the play now offered to the public is based on three of the original MSS. consulated by the late Mr. Pandit for his edition, and now in my possession, the variants given by him in the foot-notes, and the Nirnayasagar Ed. with the com. of Ranganatha. The text, together with the com., was published five years ago but owing to the pressure of other works then undertaken I was obliged to postpone the work of adding the translation and notes till the present time. An attempt has been made to write a new com, such as would suit the wants of the modern university students. The introduction and notes have been written with a proper regard to the tenor of the University Ex. questions, so that their careful study will enable the student to answer all sorts of questions he may reasonably expect at the hands of the examiners. My object in editing the present work is to show to the student how to study a drama. It is not meant that he should cram the various questions discussed under different heads in the introduction, or in the notes, but that he should write his own notes on the model shown and so fit himself to answer similar questions independently. How far this object has been achieved I leave it to the readers to decide. The points touched upon in the com. have been omitted in the notes, references only being given.

In writing out the notes I have availed myself of the labours of my predecessors and to them I make due acknowledgements.

Girgaon, 1st November, 1898.

M. R. Kâle.

October, 1903.

SECOND EDITION.

### THIRD EDITION.

This, like the 2nd, is almost a reprint of the 1st Ed., only a few changes being made in the translation and the notes here and there. The criticism on some of the inaccuracies &c. found in Mr. Pandit's 2nd Ed. of the play has been removed, as the necessary correction and improvements have been made by Prof. A'rte in the 3rd Ed. Any suggestions as to improvements, correction &c. will be thankfully received.

1st January 1912.

M. R. Kâle.

#### FOURTH EDITION.

A mere reprint of the 3rd one.

1st December, 1914.

Fifth Edition, 1915.

M. R. Kale.

### ABBREVIATIONS.

#### —≪:«**%**:×

### (Common grammatical abbreviations are omitted.)

A. G.—Apte's Guide to Sanskrt Composition.

Amarsa.-Amarakos'a.

Amaru. - Amarus'ataka.

Bg.-Bhagavadgîtâ.

Bh.—Bhartrhari ( Nîtis'ataka and

Vairāgyas'ataka. ).

Bhav. P.—Bhavis'ya Purana.

Bha. D.—Bhanuji Dikshit.

Bhatt .- Bhattikavya.

Bra. Sú.—Brahmasûtras of Bâdarâyana.

Chap.—Chapter.

Com.—Commentator; com.-com-mentary.

Comp. Cf.-Compare.

Das. Kum.-Dasakumaracharita.

D. R. or Das. Rû.—Daśarûpaka (Nirnayasâgar Ed.)

Git.-Gitagovinda.

H.—Hitopades'a.

Hariv.—Harivams'a.

Hem.—Hemâdri (a Commentator on Kâlidâsa's Raghu-

tator on Kâlidâsa's vams'a )

K. P.-Kâvya-Prakâsha.

Kâd.-Kâdambarî.

Kat.—Kâtayavema (The Commentator).

Kathâ.-Kathâsaritsâgar.

Kâv.—Kavyâdars'a of Dandin.

Kâv. Pr.—Kâvyapradipa.

Kir.-Kirâtârjuniya.

Kum.-Kumarasambhava.

Mah. Bhâr.-Mahâbhârata.

Mâl.-Mâlavikâgnimitra.

Mâl; Mâd.—Mâlatimâdhava.

Manu —Manusmṛti.

Meg.—Meghadûta.

Mych.-Mychchhakatika.

Mud. - Mudrârâkshasa.

M. W.-Prof. Monier Williams.

Nai. ch .-- Naishadhacharita.

Pân .- Pânini.

Pt.-Panchatantra.

Rag.-Raghuvams'a.

Rag.—Raghuvams'a.

Rang.-Ranganatha.

Hâghav.—Râghabhaṭṭâ, a commentator on the S'akuntala.

Ratn.-Ratnâvali.

Rtu.-Rtusamhâra.

Ruk.—Rukminiswayamvara.

S'a.—The Commentator S'ankara.

S'ak.-S'akuntala.

Sâh. Dar.—Sâhityadarpaṇa.

Sid. Kau. - Sidhânta-Kaumvdi

of Bhattoji Dîkshita. Sk. P.—Skandapurâna.

Va'y P.-Vâyu Purâna.

Vik -- Vikramorvasîya

Vish. P.—Vishņu Purāņa.

Other abbreviations are easily intelligible.

### DRAMATIS PERSONÆ.

### —:0:—— **M**EN

स्त्रभार—The chief manager of the play.
पारिपार्श्वक—An actor.
पुरूरवम्—King of Pratishthâna, the Hero of the play.
माणवक—The Vidûs'aka, confidential companion of the king.
आयुम्—The sons of Purûravas.
नारह—The divine sage, son of Brahmá.
चित्रश्य—King of the Gandharvas.

The chamberlein

कड्युकी-The chamberlain.

पहुन, गालन-Two disciples of the sage Bharata.

### WOMEN.

उन्हों—A nymph of heaven, the Heroine of the play. चित्रदेखा—Another nymph, her friend.

सहजन्या, रम्भा, मेनका, अप्सरसः } Other nymphs, companions of Urvas'î

देवी—The queen of Purûravas and daughter of the king of Kás'î. निपुणिका—A maid in service of the queen.

तापसी—A Female ascetic.

परिजन:-Maid servants of the queen.

यवनी-A Female attendant of the king.

### Persons spoken of.

इन्द्र—The lord of the gods and king of heaven. केशी—A demon.

अरत—A holy sage, the father of the Indian drama.

### उपोद्घातः ।

ANOTHE AGE

### निर्गतासु न वा कस्य कालिदासस्य सृक्तिषु भीतिर्मधुरसार्द्रासु मञ्जरीब्विव जायते॥

बाणः ।

साक्रतमधुरकोमछविछासिनीकण्ठक्वीजतप्राये। शिक्षासमयेपि मुद्दे रतछीछाकाछिदासोक्ती॥

गोवर्धनाचार्यः ।

इह खलु सकलविद्याकलापादिपीठे श्रीसरस्वत्योरेकत्र संगतत्वात्त्रिभुवनललाम • मुतेऽस्मिन्भारते वर्षे निजकीर्त्योऽभितः सुरभीकृतदिगन्ता एकरसामृतलाभग्नथाग विंतनिर्जरासूययेव साहित्यपाथोनिधिमन्थनेन नवरसमपूर्व कर्णामृत निष्पाद्य श्रति-विवरं पूरयन्ते। वैदर्भ्यादिरीतिकृतादराः प्रतिभाशालिनः परःशता महाकविपदमा-रूढाः कविश्वराः स्वकृतिमण्डनैवीग्वधं परम्परया मण्डयन्ति स्म । तेषां सुधांश-रिवोद्धपुञ्जमध्यगतः कालिदासोध्यपदमारोहतीति सर्वेषां प्राक्तनार्वाकतनानां पण्डि-तानामभ्यपगमः। 'पुरा कवीनां गणनाप्रसङ्गे कनिष्ठिकाधिष्ठितकालिदासा । अद्यापि तत्तुल्यकवेरभावादनामिका सार्थवती बभूव ॥ ' इति सुभाषितमेवात्र निद-र्शनम् । अयं कविकुलमुकुटमणिर्मालविकामिमित्रविकमोर्वशीयशाकुन्तलरूपं त्तमं परस्परापेक्षयावरमध्यमोत्तमगुणं द्रयकाव्यत्रयं रघुवंशकुमारसंभवरूपं सर्वो-त्तमं महाकान्यद्वयं ऋतुसंहारमेघद्तादिरूपं चोत्कृष्टं खण्डकान्यद्वयं निबबन्ध । नलोदयादिरूपं यमककाव्यं श्रुतबोधादिरूपं छन्दःशास्त्रं ज्योतिर्विदाभरणादिरूपं ज्योतिःशास्त्रमन्ये च बहवो प्रन्था अनेनैव निर्मिता इति नामसादृश्यविश्रलक्षाः केचिन्मन्यन्ते । तत्पण्डिता न सहन्ते तेषु कालिशसीयकाव्यलक्षणानुपलम्भात् । अनेन कविनोपनिबद्धाः केचिदन्य उत्कृष्टप्रन्थाः कालवशामित्वा विनष्टाः स्यरि-त्येदिष कल्पियेतुं शक्यम्।

एवं सत्यप्ययं महाकिवः कं देशं स्वजनुषालंचकार कस्य महातमनोयं तन्जः का धन्यास्य जनियत्री कस्मात्क वा विद्यावगाहनं कृतवानित्यादि याथातथ्येन नैव ज्ञातुं शक्यते । केवलमयं कृतविद्यो लब्धमहाकिवयशा विक्रमादित्यस्य सदसमलं-चकारेति सम्प्रदायविदो मन्यन्ते ॥ महाप्रभावस्य विक्रमादित्यस्य सदसि कालिदा-सप्रभृतीनि नवरत्नान्यासिषिति सुप्रसिद्धमेतत् । एतानि नवरत्नानि केनाध्येकस्मि- न्पद्ये प्रथितान्युपलम्यन्ते । तत्पद्यं यथा-धन्वन्तिरः क्षपणकोऽमरिसंहराङ्कृवेताल-भट्टघटकर्परकालिदासाः । ख्यातो वराहिमिहिरो नृपतेः सभायां रत्नानि वै वरर-चिनव विक्रमस्य ॥'इति ॥ तथाह्ययं कविरिसन्नाटके विक्रममेव वर्णयितुं सयत्न आसीदिति 'महेन्द्रोपकारपर्याप्तेन विक्रममिहिन्ना वर्धते भवान् '। 'अनुत्सेकः खुछ विक्रमालंकारः' इत्यादिवाक्येभ्योऽवसीयते । अस्य नाटकस्य च विक्रमोविशीय-मिति नामाकरोत् । विक्रमादित्यश्च शालिवाहनशकात्प्राक् १३५ मिते वर्षे राज्य-पदमाहरोहेति निश्चितप्रायम् । तथाष्यिसमन्विषये पण्डितेषु नैकमत्यं वर्तते ।

कालिदासेनात्मनो प्रन्था वैदर्भारीतिमाश्रित्य लिखिताः । वैदर्भारीति च विह्नणो विक्रमाङ्कदेवचिरते दृत्यं वर्णयति—"अनभ्रवृष्टिः श्रवणामृतस्य सरस्वतीवि-भ्रमजन्मभूमिः । वैदर्भरीतिः कृतिनामुदेति सौभाग्यलामप्रतिभृः पदानाम् ॥ " ईट्स्यस्य कवेर्गाणाणवाणीवशंवदता यत् 'श्लेषः प्रसादः समता माधुर्ये सुकुमारता। अर्थव्यक्तिरुदारत्वमोजःकान्तिसमाधयः ॥ ' इति दृष्ट्यक्ताः सर्वे काव्यगुणा अस्य प्रन्थेषु समुद्धसन्ति । तत्र प्रसादोग्रेसरः । तथा च कालिदासीयकाव्येषु शृङ्गाररसो हि प्राधान्येन स्फुरति । अन्ये च करुणाद्योङ्गभावेनोपलभ्यन्ते । मुनिद्वयं वर्जयि-त्वोपमाचातुर्ये कल्पनाया विशालत्वे च न कोष्यन्यः कविरस्य तुलामारोहित । एत-त्सर्वमाङ्गलभाषाप्रस्तावनायां विस्तरश उक्तिमत्यत्र विरम्यतेऽस्माभिः ।

एतद्विक्रमोर्वशायं नाटकं शाकुन्तलापेक्षया हीनगुणमित्युक्तं प्राक् । अस्य पञ्चाङ्काः । तत्र प्रथमचतुर्थो यथाक्रममुत्कृष्टतमे।त्कृष्टतरा । शाकुन्तलोक्तार्थानां केषां-चित्पुनरुदाहरणात्पुनरुक्तिदोषः कचित्सहृदयानां वैरस्यमापादयति । अस्मिन्नाटके शृङ्काररसः प्राधान्येन करुणस्तदङ्गत्वेन वीराद्धतौ च छटामात्रेणोपलभ्यन्ते । अस्य वस्तुभूता कथा प्रायो मत्स्यपुराणादुद्धृता । अत्र वर्णितौ नायिकानायकावुर्वशी-पुह्ररवसावुषासासूर्यविव रूपकविन्यस्तावत्रोपनिबद्धाविति केचित् पण्डिता मन्यन्ते । अस्मिन्नाटके वर्णिता विषयाः क्रमेण यथा—

प्रथमांडङ्कः — पुरा किल सोमकुलावतंसः पुरूरवा नाम राजा बभूव । तस्यो-पगङ्गायमुनासङ्गमं प्रतिष्ठानं नामिद्धमत्पुरं राजधान्यासीत् । स राजैकदा सूर्यो-पस्थानात्प्रतिनिवर्तमानः कमप्यातेरवं श्रुत्वा तिद्दिशि प्रहितेक्षणोप्सरसो ददशे । ताभिश्च 'स्वर्गस्यालंकारभूता नः प्रियसख्युर्वशी समापात्तिदृष्टेन केशिना बन्दिष्राहं गृहीतेत्यसुरावलेपाद्वयं परित्रातन्याः ' इति निवेदिताकन्दनकारणस्ता आश्वास्य प्रतिपालनस्थलसंकेतं विधाय तं मधोनोपकारिणमेव जवेनानुससार । ताश्च यावत्संकेतस्थानं हेमकूर्टशिखरं गच्छन्ति तावदुर्वशी दैत्यहस्तान्मोचायित्वा राजा प्रत्याययो । रथस्थोर्वशी चित्रलेखया प्रतिबोध्यमाना शनैः शनैः संज्ञां प्रतिपेदे । प्रकृतिस्थायास्तस्याः अप्रतिमलावण्यं दृष्ट्वा राजा मोहितोऽभूत् । उर्वश्यिप राजानं दृष्ट्वात्मानं कृतार्थाममन्यत । अथ हेमकूर्टशिखरमवतरतोश्च- कोद्धातेनांससंघट्टनं जातं । येनोभयोः कामो लब्धाङ्कुरो बभुव । अनन्तरमु-वैश्यात्मनः सखीजनं सस्वजे ताभिश्च परिष्वङ्गेनाभिननन्दे । अत्रान्तरे मघव-तोर्वशीप्रत्यानयनार्थमादिष्टो गन्धर्वराजिश्वत्ररथः पुरूरवसमेत्याह—-'महरखलु मघोनः प्रियमनुष्टितं भवता । स भवानुर्वशीं पुरस्कृत्य सहास्माभिभेगवन्तं द्रष्टुमहैति' इति । ततो राजा ' सखे नायं ममावसरः शतकतुं द्रष्टुम् ' इत्युक्त्वा न ययो । पश्चात्स्वर्गे गच्छन्त्युर्वश्यिष सन्याजं विलम्ब्य राजानं सस्पृहं विलो-कयन्ती सखीभिः सह प्रस्थिता । गतासु तामु राजापि मारमार्गणविद्वहृदयः स्वं नगरमियाय ।

द्वितीयोऽङ्कः-स्वपुरं निवृत्तो राजानङ्गपरवश उर्वशीमेवानुदिवसं ध्यायन्न कुत्रापि निर्देति लेभे। एकदा मदनशरविधरः स पर्युत्मुकत्वविनोदनार्थे प्रम-दवनं गतः । किंतु वसन्ताभिनवावतारसूचकं प्रमदवनस्याभिरामत्वं पश्यतस्तस्य कामस्य संधुक्षणमेव जातम् । ततोतिमुक्तलतामण्डप आसीनो राजा 'वयस्य उपायिधन्त्यतां येन सफलप्रार्थना भवेयम् ' इति माणवकमादिदेश । उपायचि-न्तापरे माणवके निमित्तं सूचियत्वा स्वयं जाताशो बभूव । अत्रान्तरे मदनेन तरलतां नीतोर्वशी चित्रलेखाद्वितीया तिरस्करिणीप्रतिच्छन्ना भूत्वा राजान-मभिसरन्ती तदेवोद्यानं प्रविवेश । प्रविश्य च तिरस्करिणीप्रतिच्छन्नेच पार्श्वव-र्तिना वयस्येन सह राज्ञो विश्रम्भामन्त्रितानि श्रोतुकामा पार्श्वगतास्य भूत्वा स्थिता । तत आत्मनो मदनकृतां दुरवस्थां निवेदयतो राज्ञो मुखात् 'वयस्य सा [ उर्वशी ] मम मानसीं नितान्तकीठनां रुजं न वद प्रभावविदितानुरागमपि मामवमन्यते वा । अतो मम मनोरथानलब्धफलनीरसान्विधाय पञ्चबाणः सुर्ख भवतु' इति निर्वेदाक्षराणि श्रुत्वा प्रभावनिर्मितं भूर्जपत्रमादाय तुल्यानुराग-पिशुनेनोदाहरणेन संपादितोत्तराभवत् । तेनाश्वासितो राजा ' धार्यतामयं प्रि-यायाः स्वहस्तः' इति तद्विदूषकस्य इस्ते ददौ । अतन्तरं तिरस्करिण्यपनयनेन राज्ञः पुरत आविर्भूय तं जयशब्दोचारणेन वर्धयन्तीमुर्वशीं यावदाजा हस्ते गृहीत्वा स्वासन उपवेशयति तावदाकाशे कस्यचिद्देवदृतस्य वचनमश्रावि-चित्र-लेखे भरतेन भवतीषु नियुक्तं प्रयोगमद्य मरुतां भर्तो द्रष्टुमना वर्ततेऽतो त्व-रयोर्वशीमिति । तद्देवदूतवचनमाकर्ण्य राजानं सखीमुखेनामन्त्रयोर्वशी वियोग-दुःखं वहन्ती दिवं प्रस्थिता । गतायां तस्यां पर्युत्सुको राजा भूर्जपत्रेण दृष्टिवि-लोभनं कर्तुमिच्छन्विदृषकप्रमादातप्रभ्रष्टस्य तस्यान्वेषणव्ययोऽबभूव । अत्रान्तरे राजानं विचिन्वती देव्याशीनरी मारुतेन नीयमानं तद्भूर्जपत्रमासाय तदेवोपा-यनं कृत्वा राजानमुभेत्य ' आर्यपुत्र अलमावेगेनेदं तद्भूजपत्रम् ' इत्यभिद्धाना तत्तस्मायर्पयत् । ततोऽनयोर्वशीव्यतिकरो ज्ञातः स्यादिति मन्यमानो राजा तस्याः पादयोः पपात । तथा पादपतितमपि तं विधूय कुपिता राज्ञी सपिरवारा

निश्वकाम । ततः खिन्नो राजापि दिवसार्धे गतमवलोक्य स्नानभोजनं सेवितुं गृहाभ्यन्तरं प्रविवेश ।

तृतीयोऽङ्कः -- भर्तुः प्रणिपातलंघनाज्ञातपश्चात्तापा राही चन्द्रसाक्षिकं प्रियानुप्रसादनं नाम व्रतं चचार । प्रतिजहे च 'अद्यप्रभृति यां स्त्रियमार्यपुत्रः कामयते यार्यपुत्रसमागमप्रणियनी तथा मया प्रीतिबन्धेन वितंतव्यम्' इति । एवं च भर्तारं प्रसाद्य मा मेति वदत्येव तिस्मन्सपिरजना निरगात् । अत्रान्तरे कृताभि-सारिकावेषोवंशी चित्रलेखा च राज्ञ्यागमनात्प्रागेव तत्रोपिस्थिते तद्राज्ञीवचनं श्रुत्वा मुमुद्दाते । यातायां राज्ञ्यामुर्वश्चात्मनः समागमायोत्कण्टमानस्य राज्ञो नयने उपगम्य इस्ताभ्यां पिहितवती । समनन्तरं च इस्तावपनीय पुरा भूत्वा जयश्च-द्रमुद्दीरयामास । ततिश्चत्रलेखा राजानमामन्त्र्य स्वर्गलोकं प्रतस्थे । राजापि लब्धिनिष्प्रत्यूहप्रियासमागमो मुहूर्ते प्रदोपरमणीयांश्चन्द्रपादान्सेवित्वा प्रियया सहान्तः पुरं विवेश । ततः परं ताविभिमतान्योन्यसमागमोपिहितमुखावानन्देन कालं नयतः स्म ।

चतुर्थांऽङ्कः -- एकदोवंशी रितसहायं राजार्षं गृहीत्वा गन्धमादनवनं विहर्तुं गता । तत्र मन्दाकिन्यास्तीरे क्रीडन्ती काचिद्विद्याधरदारिका तेन राजार्षणा निध्यातेति कुपिता सती भर्तुः प्रणयमप्रतिपद्यमाना स्त्रीजनपरिहरणीयं कुमारवनं प्रविद्या । समनन्तरं च वासन्ती लता संवृत्ता । प्रियाया अतर्कितोपनतिवनाशा-द्विस्मितो निर्वृतानामप्युत्कण्टाकारिणा मेघोदयेनोन्मादितः पुरूरवा अपि तस्मिन्नेव कानने प्रियतमां विचिन्चन्वनं प्रियोदन्तं याचमानोहोरात्रानत्यवाहयत् । एकदा मुनिप्रसादलब्धसंगमनीयमणिः प्रियानुकारिण्याः कस्याश्चिष्ठतायाः परिष्वङ्कप्रणयी भूत्वा यावत्तामालिङ्गति तावत्तत्थान एवोवंशी प्रादुर्वभृत्व । अनन्तरं परं मुदित-स्तया सह प्रतिष्टानं प्रति निवृत्तते ।

पश्चमाऽङ्कः—नगरं प्रति निवृत्तो राजा प्रकृतिभिरनुरज्यमाने। राज्यमकरोत् । एवं वहित काले कदाचित्तिथिविशेषे गंगायमुनयोः संगमं स्नानार्थं गतस्य सदारस्य राज्ञः केनापि परिजनेन तालवृन्ताधारे निक्षिप्य नीयमान उर्वशीलाभादाज्ञो बहुसंमतः स संगमनीयमणिरामिपशङ्किना गृध्रेणाक्षिप्यानायि । परिगतार्थो राजा यावच्छरासनं गृहीत्वा तं हन्तुं गृहाद्वहियोति तावत्स विहगदस्युर्दष्टिपथमतीत्य गतः । पश्चात्कञ्चिकनागन्य 'देव कस्यापि नामााङ्कितेन बाणेन विद्धः स विहगतस्करः समौलिरत्नो लब्धः' इत्याविदिते नामाक्षराण्यनुवाच्यात्मन एव पुत्रस्योवेशीसंभवस्य स बाण इति ज्ञात्वा विस्मयमाप । अत्रान्तरे च्यवनाश्रमात्कुमारं गृहीत्वा तापसी राजानमुपस्थिता । तदोर्वश्यिप तत्रागत्य महाराजवियोगपरिजिहीर्षेव मम पुत्रसंवरणे कारणमेतदविधिश्चावयोः समागम इति राज्ञीनवेदयामास । तत उर्वशीविरहं सोद्धमसमर्थः पुष्करवा वनगमनाय मित

व्यथत्त । इत्थं गतेऽकस्माद्भगवान्नारदस्तत्रागत्य ' न त्वया शस्त्रं संन्यस्तव्यम् । इयं चोर्वशी यावदायुस्ते धर्मचारिणी भवतु ' इति महेन्द्रसन्देशं राजानं श्रावित-वान् । स्वयं च कुमारमायुपं योवराज्येऽभिषिषेच । एवं यावदायुरुर्वशीलाभेन सम्पन्नमनोरथः पुरूरवा अभिमतभर्तृलाभेनोर्वशी पुत्रस्य योवराज्यलाभेन तावुभौ मात्तापितृप्राप्त्या राज्यलाभेन चायुः इति संवैषि ते आनन्दस्य परां कोटिमध्यगच्छन् ।

### अस्य नाटकस्याधारभूताः कथाः।

ऋग्वेदं मं. १०, सू. ९५.

अत्र सायनाचार्यः ।

ऐलोर्वशीतिहासोत्र वैशयार्थे प्रवर्ण्यते । मित्रश्च वरुणश्चोमौ दीक्षितौ प्रेक्स चोर्वशीम् ॥ रेतः सिपिचतुः सद्यस्तत्कुंभे न्यद्धुस्तदा 🕕 तां शप्तवन्तौ मनुज-भोग्या भूमौ भवेति तौ । अत्रान्तर इलो राजा मनोः पुत्रैश्च संयुतः । मृगया संचरन् साश्वो देवीकींडं विवेश ह ॥ यत्र देवं गिरिमुता सर्वेभीवैरतोषयत् । अत्राविशन्पुमान् स्त्री स्यादित्युक्त्वा तत्र चाविशत् ॥ स्त्री भूत्वा त्रीडितः सोगाच्छरणं शिवमञ्जसा । इयं प्रसाद्यतां राजन्नित्युक्तः शंभुना नृपः ॥ जगाम शरणो देवीमात्मनः पुंस्त्वसिद्धये । अकरोत्सा नृपं देवी पण्मासात्प्राप्तपुंस्त्वकं ॥ ततः कदाचित्स्त्रीकाले बुधः सान्दर्थमोहितः । अप्सरोभ्यो विशिष्टां तामिलां संगतवान्मुदा ॥ तदेलायां सोमपुत्राजातो राजा पुरूरवाः । तमुर्वशी तु चकमे प्रतिष्रानपुरे स्थितं ।। तल्पादन्यत्र नप्तं त्वां दृष्ट्वा यामि यथागतं 🥫 मुताबुरणकौ त्वं च समीपे कुरु मे दुतं ॥ इति सा समयं कृत्वा रमयामास तं नृपं । चतुरब्दे गते रात्री देवैहरणकद्वयं ॥ हतं तस्य ध्वनिं श्रुत्वा नग्न एव स भूपतिः । उत्थाय जित्वा तावागच्छेत्येवं जल्पको नृपः ॥ विद्युता दर्शितोऽस्यै स नम एव पुरूरवाः । अथ सादष्टसमया ह्यर्वशी तु दिवं ययौ ।। तत उन्मत्तवद्राजा दिदक्षुस्तामितस्ततः । कुर्वन्नन्वेषणं तीरे सरसो मानसस्य तां । विहरन्तीमप्सरोभिः सहापश्यत्पुरूरवाः । पुनः स चकमे भोकुमुर्वशौ च पुरूरवाः । साध्रुं सापरयदुक्त्वा च प्रत्याचष्ट त्रजेति तं ॥ इत्युर्वरयैल-संवादिमममेषोप्यसूचयत् ॥ इति । अत्र वाजसनेयकं—उर्वशी द्वाप्सराः पुरू-रवसमैलं चकमे तर् हाविन्दमानोवाच त्रिः स्म माह्नो वेतसेन दण्डेन हतादका-मास्म मा निपद्यांसं मा स्म त्वा नमं दर्शमेष वै नः स्त्रीणामुपचार इति । साहा-स्मिन् ज्योगुवासापि हस्माद्रभिण्यास तावज्ज्योग्घास्मिन्नुवास । ततो ह गंधर्वाः समृदिरे ज्योग्वा इयमुर्वशी मनुष्येष्ववात्सीदुपजानीत यथेयं पुनरागच्छेदिति । तस्य हाविद्वर्षुरणा शयने उपबद्धास । ततो ह गन्धर्वा अन्यतरमुरणं प्रमेथुः । सा होवाचावीर इव बत मे जन इव पुत्रं हरन्तीति । द्वितीयं प्रमेथुः । साह तथेवोवाचाथहायमीक्षांचके कथं नु तदवीरं कथमजन एस्याधत्राह एस्यामिति स नम्न एवानूत्पपात चिरं तन्मेने यद्वासः पर्यधास्यत । ततो ह गन्धर्वा विद्युतं जनयांचकुस्तं यथा दिवैवं नम्नं ददर्श ततो हैवेयं तिरोबभूत्र । पुनरेनभीत्येत्तिरोभूता एस आध्याजल्पन्कुरुक्षेत्र एसमया चचारान्यतः स्रक्षेति विसवती तस्यहाध्यन्तेन वन्नाज तद्धता अप्सरस आतयो भूत्वा परिपुद्धविरे । तथ हेयं ज्ञा वोवाचायं वै स मनुष्यो यस्मिन्नहमवात्सिमिति । ता होचुस्तस्मै वा आविरसामेति । तथेति तस्मै हाविरासुस्ता एहायं ज्ञात्वाभिपरोवाद—हये जाये मनसा इति ।

पुरू०-' हथे जाये मनसा तिष्ठ घोरे वचांसि मिश्रा कृणवावहै नु । न मंत्रा अनुदितास एते मयस्करन् परतरे चनाहन् ॥ ' उर्घ०-किमेता वाचा कृणवा तवाहं प्राक्रमिषमुषसामग्रियेव । पुरूरवः पुनरस्तं परेहि दुरापना बात इवाहमस्मि ॥ पुरु०-इपुर्न श्रिय इपुधेरसना गोपाः शतसा न रहिः अर्थारे कतौ वि दविद्युतन्नोरा न मायुं चितयंत धुनयः ॥ उर्च०-सा वसु द्धती श्वशुराय वय उषो यदि वष्टचंतिगृहात् । अस्तं ननक्षे यस्मिश्चाकन्दिवा नक्तं श्रथिता वैतसेन ॥ त्रिः स्म माहः श्रथयो वैतसेनोत स्म मेऽव्यत्यै पृणासि । पुरूरवोऽनु ते केतमायं राजा मे वीर तन्वस्तदासीः ॥ पुरु०-या सुज्िं। श्रेणिः सुप्रआपिर्हदेचक्षुर्न प्रंथिनी चरण्युः । ता अंजयोऽ-रुणयो न ससुः श्रिये गावो न धेनवोऽनवंत ॥ उर्व -समस्मिन्नायमान आसत मा उतेमवर्धन्नद्यः स्वगृतीः । महे यत्त्वा पुरूरवो रणायावर्धयन्दस्युहत्याय देवाः ॥ पुरू०-सचा यदासु जहतीष्वत्कममानुषीषु मानुषो निषेवे । अपस्म मत्तरसंती न भुज्युस्ता अत्रसत्रथस्पृशो नाश्वाः ॥ **पुरू०**-यदासु मती अमृतासु निस्पृक्सं क्षोणीभिः ऋतुभिनं पृंक्ते । ता आतयो न तन्वः शुंभत स्वा अश्वासो न कीळयो दंदशानाः ॥ पुरू०-विद्युन्न या पतंती दविद्योद्धरंती मे अप्या काम्यानि । जनिष्ठो अपो नर्यः मुजातः प्रोर्वशी तिरत दीर्घमायुः॥ उर्व - जिल्ला इत्था गोपीथ्याय हि दधाथ तत्पुरूखो म ओजः । अज्ञासं त्वा विदुषी सस्मिन्नहन्न म आशृणोः किमभुग्वदासि ॥ पुरू०-कदा सूनुः पितरं जात इच्छाचकन्नाश्रु वर्तयद्विजानन् । को दंपती समनसा वि यूयोदध यदिमः श्रशुरेषु दीदयत् ॥ उर्च ० - प्रति ब्रवाणि वर्तयते अश्रु चक्रत्र कंद-दाध्ये शिवाये । प्र तत्ते हिनवा यत्ते अस्मे परेह्यस्तं नहि मूर मापः ॥ पुरू०-सुदेवो अद्य प्रपतेदनावृत् परावतं परमां गंतवा उ । अधा शयीत निर्ऋतेरुपस्थेऽपैनं वृका रभसासो अद्युः ॥ उर्व०-पुरूरवो मा मृथा मा प्र पप्तो मा त्वा वृकासो अशिवास उ क्षन् । वै स्त्रेणानि सख्यानि संति साला-वृकाणां हृद्यान्येता ॥ उर्व० — यद्विरूपाचरं मत्थेष्ववसं रात्रीः शरदश्चतस्तः । घृतस्य स्तोकं सकृदह आश्नां तादेवेदं तातृपाणा चरामि ॥ पुरुक्क० — अंत-रिक्षप्रां रजसो विमानीमुप शिक्षाम्युवंशीं वासिष्ठः । उप त्वा रातिः मुकृतस्य तिष्ठात्रि वर्तस्व हृदयं तप्यते मे ॥ उर्व० — इति त्वा देवा इम आहुरैळ यथैमेतद्भवसि मृत्युबंधुः । प्रजा ते देवान्ह्विषा यजाति स्वर्ग उ त्वमपि मादयासे ॥"

### मत्स्यपुराण, अ० २४.

इलोदरं च धर्मिष्ठं बुधः पुत्रमजीजनत् । अश्वभेधशतं साध्रमकरोद्यः स्वतेजसा । पुरूरवा इति ख्यातः सर्वलोकनमस्कृतः ॥ अहन्यहिन देवेन्द्रं द्रष्टुं याति
स राजराट् । कदाचिदारुद्य रथं दक्षिणाम्बरचारिणम् ॥ सार्धमकेंण सोपञ्चकीयमानामथाम्बरे । केशिना दानवेन्द्रेण चित्रलेखामथार्वशीम् ॥ तं विनिजित्य समरे विविधायुधपाणिना । बुधपुत्रेण वायट्यमस्नं मुक्त्वा यशोधिना ॥
तथा शकोषि समरे येन चैव विनिर्जितः । मित्रत्वमगमदेवैद्दाविन्द्राय चोवेशीम् ॥
ततः प्रभृति मित्रत्वमगमत्पाकशासनः । लक्ष्मीस्वयंवरं नाम भरतेन प्रवर्तितम् । मेनकामुर्वशीं रम्भां नृत्यतेति तदादिशत् ॥ ननर्त सलयं तत्र लक्ष्मारूपेण
चार्वशी । सा पुरूरवसं दृष्टा नृत्यन्ती कामपीडिता ॥ विस्मृताभिनयं सर्व
यत्पुरा भरतोदितम् । शशाप भरतः क्रोधाद्वियोगादस्य भूतले ॥ पञ्चपञ्चाशद्ददानि लता सूक्ष्मा भविष्यसि । पुरूरवाः पिशाचत्वं तत्रैवानुभाविष्यति ॥
ततस्तमुर्वशी गत्वा भर्तारमकरोच्चिरम् । शापान्ते भरतस्याथ उर्वशी बुधसूनुतः ॥
अजीजनत्सुतानशै नामतस्तानिबोधत । आयुर्दढायुरश्वायुर्धनायुर्धृतिमान्वसुः ।
शुचिविद्यः शतायुश्च सर्वे दिव्यबलौजसः ॥

### भागवते, स्कं ९ अ. १.४

अथातः श्रूयतां राजन् वंशः सोमस्य पावनः । यस्मिन्नैलादयो भूपाः कीत्येन्ते, पुज्यकीर्तयः ॥ सहस्रशिरसः पुंसो नाभिहृदसरोरहात् । जातस्यासीत्सुतो धातुरित्रः पितृसमो गुणैः ॥ तस्य द्रग्म्योभवन्पुत्रः सोमोमृतमयः
किल । तस्या (बुधपुत्रस्य ) त्मयोनिरकृत बुध इत्यभिधां नृप । ततः पुरूरवा
जज्ञे इलायां य उदाहृतः । तस्य रूपगुणौदार्यशीलद्रविणाविकमान् ॥ श्रुत्वोर्वशीन्द्रभवने गीयमानान्सुरिषणा । तदान्तिकमुपेयाय देवी स्मरशरार्दिता ॥
मित्रावरुणयोः शापादापन्ना नरलोकताम् । निशम्य पुरुषश्रेष्ठं कन्दर्पमिव
रूपिणम् ॥ धृतिं विष्ठभ्य ललना उपतस्ये तदान्तिके ॥ स तां विलोक्य नृपतिहृषेणोत्मुल्ललोचनः । उवाच श्रुक्षणया वाचा देवी हृष्टतनुरुहः ॥ स्वागतं ते

वरारोहे आस्यतां करवाम किम् । संरमस्व मया साकं रतिनी शाश्वतीः समाः ॥ उर्वस्युवाच । कस्यास्त्वाये न सज्जेत मनो दृष्टिश्व सुन्दर । यद-क्वान्तरमासाद्य च्यवते हि रिरंसया ॥ एतावुरणको राजन्न्यासौ रक्षस्व मानद । सं(स्ये भवता साकं श्वाच्यः स्त्रीणां वरः स्मृतः ॥ घृतं मे वीर भक्ष्यं स्यान्नेक्षे त्वा.....। विवाससं तत्तथेति प्रतिपेदे महामनाः ॥ अहो रूपमहो भावो नरलोकविमाहनम् । को न सेवेत मनुजो देवीं त्वां स्वयमागताम् ॥ तया स पुरुषश्रेष्ठो रमयन्त्या यथाईतः । रेमे सुरविहारेषु कामं चैत्ररथादिषु ॥ रममाण-स्तया देव्या पद्मिकञ्चलकगन्धया । तन्मुखामोदमुपितो मुमुदेऽहगर्णान् बहुन् ॥ अपर्यञ्जवशामिन्द्रो गन्धर्वान् समनोद्यत् । उर्वशारिहतं महामास्थानं नातिशो-भते ॥ त उपेत्य महारात्रे तमसि प्रत्युपस्थिते । उर्वश्या उरणे जह्नर्यस्तौ रा-जनि जायया । निशम्याकन्दितं देवी पुत्रयोनीयमानयोः । हतास्म्यहं कुनाथेन नपुंसा वीरमातिना ॥ यद्विश्रम्भादहं नष्टा हतापत्या च दस्युभिः । यः शेते निशि संत्रस्तो यथा नारी दिवा पुमान् ॥ इति वाक्सायकैर्विदः प्रतोत्रैरिव कुन्नरः । निशि निश्चिंशमादाय विवस्त्रोऽभ्यद्रवद्रुपा ॥ ते विसुज्योरणौ तत्र व्यद्योतन्त स्म विद्युतः । आदाय मेपावायान्तं नम्नमैक्षत सा पतिम् ॥ ऐलोपि शयने जायामपः स्थन्विमना इव । तिचेत्तो विह्वलः शोचन्बन्नामोन्मत्तवन्म<mark>हीम् ॥ स तां वी</mark>क्य कुरुक्षेत्रे सरस्वत्यां च तत्सर्खाः । पत्र प्रहृप्रवदनाः प्राह सूक्तं पुरुरवाः ॥ अहो जाये तिष्ठ तिष्ठ घोरे न त्यक्तमईसि । मां त्वमद्याप्यनिर्वृत्य वचांसि कृणवावहै ॥ सुदेहे। ऽयं पतत्यत्र देवि दूरं हतस्त्वया । खादन्त्येनं वृका ग्रधास्त्वत्प्रसादस्य ना-स्पदम् ॥ सा मृथाः पुरुषोसि त्वं मा स्म त्वाद्यर्पृका इमे । क्वापि सख्यं न वै स्त्रीणां वृकाणां हृदयं यथा ॥ स्त्रियां हाकरुणाः करा दुर्मर्षाः प्रियसाहसाः । व्यन्त्यरुपार्थेपि विश्रब्धं पति भ्रातरमञ्जूत ॥ विधायात्रीकविश्रम्भमन्नेषु त्यक्त-सौहृदाः । नवं नवमभीष्स्यन्त्यः पुंश्वल्यः स्वैरवृत्तयः ॥ संवत्सरान्ते हि भवाने-करात्रं मयेश्वर । वत्स्यत्यपत्यानि च ते भविष्यन्त्यपराणि भोः ॥ अन्तर्वस्नीमुपा-लक्ष्य देवीं स प्रययौ पुरम् । पुनस्तत्र गतोऽब्दान्त उर्वशीं वीरमातरम् ॥ उप-लभ्य मुदा युक्तः समुवास तया निशाम् । अथैनमुर्वेशी प्राह् कृपणं विरहातुरम् ॥ गन्धवीनुपधावेमांस्तुम्यं दास्यन्ति मामिति । तस्य संस्तुवतस्तुष्टा अग्निस्थाली दर्दुर्नुप । उर्वशी मन्यमानस्तां सोऽवुध्यत चरन्वने ॥ स्थाली न्यस्य वने गत्वा गृहानाध्यायतो निशि । त्रेतायां संप्रवृत्तायां मनसि त्रय्यवर्तत ॥ स्थालीस्थानं गते।श्वत्थं शमीगर्भ विलक्ष्य सः । तेन द्वे अरणी कृत्वा उर्वशीलोककाम्यया ॥ उर्वशीं मंत्रतो ध्यायत्रधरारणिमुत्तराम् । आत्मानमुभयोर्मध्ये यत्तत्प्रजननं प्रभुः ॥ तस्य निर्मन्थनाज्ञातो जातवेदा विभावसुः । त्रय्या स विद्यया राज्ञा पुत्रत्वे क-ल्पितस्त्रिवृत् ॥ तेनायजत यज्ञेशं भगवन्तमधोक्षजम् । उर्वशीलोकमन्त्रिच्छन्स-र्वदेवमयं हरिम् ॥ एक एव पुरा वेदः प्रणवः सर्ववाङ्मयः । देवो नारायणे। नान्य एकोऽमिर्वणे एव च ॥ पुरूरवस एवासीन्त्रयी त्रेतामुखे नृप । अमिना प्रजयः राजा लोकं गन्धर्वमेथिवान् ॥

### विष्णुपुराणे अं. ४. अ. ६.

ततः स्फुरदुच्छृसितामलकपोलकान्तिर्भगवानुडुपतिस्तमालिङ्गय कुमारं साधु साधु वत्स प्राज्ञोसीति बुध इति नाम चक्रे । स चाख्यातमेवैतयथेलायां पुरूरवसमुत्पादयाः मास । पुरूरवास्त्वतिदानशीलोऽतितेजस्त्री यं सत्यवादिनमतिरूपस्विनं मित्रावरूणः शापानमानुषे लोके मया वस्तव्यमिति कृतमतिरुर्वशी ददर्श । दप्रमात्रे च यस्मि त्रपहाय मानमशेषस्वर्गसुखाभिलापमपास्य तन्मना भूत्वा तमेव चोपतस्थे । तामतिशयितसकललोकस्रीकांतिसौकुमार्थलावण्यातिविलासहासादिगु-णामवलोक्य तदायत्तचित्तवृत्तिर्वभूव । उभयमपि तन्मनस्कमनन्यदृष्टि परित्यक्त-समस्तान्यप्रयोजनमासीत् । राजा तु प्रागल्भ्यात्तामाह । मुन्नु त्वामहमतिकामोऽ हिम प्रसीदानुरागमुद्रह । इत्युक्ता लजावखिण्डतमुखमुर्वशी प्राह । भवत्वेवं यदि मे समयपरिपालनं भवान्करोति । आख्याहि मे समयमित्यथ पृष्टा पुनरत्रवीत । शयनसमीपे ममोरणकद्वयं पुत्रभूतं नापनेयम् । भवांश्व मया नन्नो न द्रष्टव्यः । धृतमात्रं च ममाहार इति । एवमेवेति भूपतिराह । तया च सहावनीपतिरल-कायां चैत्ररथादिवनेष्वमलपद्मखण्डेषु सरःस्वभिरममाण एकषष्टिं वर्षसहस्राण्यनु-दिनप्रवर्धमानप्रमोदोऽनयत् । उर्वशी च तदुपभोगादनुदिनप्रवर्धमानानुरागामरः लोकवासेऽपि न स्पृहां चकार । विना चोर्वश्या सुरलोकोऽप्सरसां सिद्धगन्धर्वाणा च नातिरमणीयोऽभूत् । ततथोर्वशीपुरूरवसोः समयविद्विश्वावसुर्गन्थर्वसमवेतो निशि नयनाभ्यासादेकमुरणकं जहार । तस्य चाकाशे नीयमानस्योर्वशी शब्दम श्रणोत् । आह् च । ममानाथायाः पुत्रः केनाप्यपहियते । कं शरणमुपयामि ः इत्याकर्ण्य राजा नमं मां देवी द्रक्ष्यतीति न ययौ । अथान्यमप्युरणकमादाय गन्धर्वा ययुः । तस्याप्यपिहयमाणस्य शब्दमाकर्ण्याकाशे पुनरप्यनाथास्म्यहमभ-र्तृका कुपुरुषाश्रयेत्यार्तवाणी बभूव । राजाप्यमर्षवशादंधकारमेतदिति खडुमादाय दुष्ट हनोसीति व्याहरत्रभ्यधावत् । तावच गन्धवैरतीवोज्वला विद्युजनिता । तत्प्रभया चोर्वशी राजानमपगताम्बरं दृष्ट्रापृत्तसमया तत्क्षणादेवापकान्ता । परित्यज्य तानुरणको गन्धर्वाः सुरलोकमुपगताः । राजापि च तौ मेषावादाय हप्रमनाः स्वरायनमायातो नोर्वशीं ददर्श । तां चापश्यन्नपगताम्बर एवोन्मत्तरूपो बभ्राम । कुरुक्षेत्रे चाम्भोजसरस्यन्याभिश्रतुर्भिरप्सरोभिः समवेतामुर्वशीं ददर्श । ततथोन्मत्तरूपो " जाये ह तिष्ठ मनसि घोरे तिष्ठ वचसि " इत्यनेकप्रकारं सूर्कं (ऋग्वेद १०-९५) अवोचत् । आह चोर्वशी । महाराज अलमनेनाविवेकचेष्टिते-न । अंतर्वेन्त्यहम् । अब्दान्ते भवतात्रागन्तव्यम् । कुमारस्ते भविष्यति । एकां च निशामहं त्वया सह वतस्यामि । इत्युक्तः प्रहृष्टः स्वपुरमाजगाम । तासां चा-

प्सरसामुर्वशी कथयामास । अयं पुरुषोत्कर्षी येनाहमेतावन्तं कालमनुरागाकृष्टम-नसा सहोषिता । इत्येवमुक्तास्तामप्सरस ऊचुः । साधु साध्वस्य रूपम् । अनेन सहास्माकमपि सर्वकालमभिरन्तुं स्पृहा भवेत् । इत्यब्दे च पूर्णे स राजा तत्राज-गाम । कुमारं चायुषमसौ तदोर्वशी ददौ । एकां च निशां तेन राज्ञा सहोषित्वा पञ्चपुत्रोत्पत्तये गर्भमवाप । उवांचैनं राजानम् । अस्मत्प्रीत्या महाराजाय सर्व एव गन्धर्वा वरदाः सन्तुष्टाः । तस्माद् वियतां वर इति । आह राजा च विजित-सकलारातिरावेहतेन्द्रियसामथ्यौ वंशुमानमितवलकोशः । नान्यदस्माकमुर्वशीसा-लोक्यादप्राप्यमस्ति । तदहमनया सहोर्वेश्या कालं नेतुमभिलपामि । इस्युक्ते गन्धर्वा राहेऽअग्निस्थाली ददुः । ऊचुथैनम् । अग्निमाम्नायानुसारीभूत्वा त्रिधा कृत्वोर्वशीसलोकतामनोरथमुद्दिस्य सम्यग्यजेथाः । ततोवस्यमभिलपितमवाप्स्यसि । इत्युक्तस्तामग्निस्थालीमादायाजगाम । अंतरटन्यामचिन्तयत् । अहो मेतिमूहता यदिभस्थाली मयानीता नोर्वशीति । अथैनामटब्यामेवाभ्रिस्थाली तत्याज । स्वपुरं चाजगाम । व्यतीतार्धरात्रौ विनिद्रश्वाचितयत् । समोर्वशीसालोक्यप्राप्त्यर्थमप्रि-स्थाली गन्धवैर्दत्ता । सा च मयाटन्यां परित्यक्ता । तदहं तत्र तदाहरणाय या-स्यामि । इत्युत्थाय तत्राप्युपगतो नाग्निस्थालीमपरयत् । शमीगर्भे चाश्वत्यम-मिस्थालीस्थाने द्रष्ट्वाचिन्तयत् । मयात्र स्थाली निक्षिप्ता स चाश्वत्थः शमीगर्भोऽभूत् । तदेतदेवाहमभिरूपमादाय स्वपुरमभिगम्यारणि कृत्वा तदुत्पन्नाभेरपास्ति करिण्या-मीति । एवमेव स्वपुरमुपगतोऽरणि चकार । तत्प्रमाणं चाङ्गलैः कुर्वन् गायत्रीम-पटत् । पठतश्चाक्षरसंख्यान्येवाङ्गला [न्य] रण्यभवत् । तत्राप्तिं निर्मथ्याप्तित्रय-माम्नायानुसारी भूत्वा जुहाव । उर्वशीसालोक्यं चेहफलमभिसंहितवान् । तेनैवा-मिविधिना बहुविधान् यज्ञानिष्ट्रा गन्धर्वलोकान्प्राप्योर्वस्या सह वियोगं नाप । एकोमिरादावमवदेलेन त्वत्र मन्वन्तरे त्रेता प्रवर्तिता ॥ १७-४६ ॥

### कथासरित्सागरे छं. ३ त० ३.

आसीत्पुरूरवा नाम राजा परमविष्णवः । अभृद्भवीव नाकेऽपि यस्याप्रतिहता गितः ॥ अमन्तं नन्दने जातु तं ददर्श किलाप्सराः । उर्वशी नाम कामस्य मो-हनास्त्रमिवापरम् ॥ दृष्टमात्रेण तेनाभूत्सा तथा हतचेतना । यथा सभयरम्भादि-सखीचेतांस्यकम्पयत् ॥ सोऽपि तां वीक्ष्य लावण्यरसिन्ध्रिरिणीं नृपः । यत्र प्राप्ष परिष्वद्षं तृषाकान्तो मुमूर्च्छं तत् ॥ अथादिदेश सर्वज्ञो हरिः क्षीराम्बुधिस्थितः । नारदाख्यं मुनिवरं दर्शनार्थमुपागतम् । देवर्षे नन्दनोद्यानवर्ता राजा पुरूरवाः । उर्वशीहतचित्तः सन्दिथतो विरहनिःसहः ॥ तद्गत्वा मम वाक्येन बोधियत्वा शत-कतुम् । दापय त्वरितं तस्म राज्ञे तामुर्वशीं मुने । इत्यादिष्टः स हरिणा तथेत्याग्य नारदः । प्रबोध्य तं तथाभूतं पुरूरवसमद्भवीत् ॥ उत्तिष्ठ त्वत्कृते राजन्त्रिहिन्तोऽस्मीह विष्णुना । स हि निर्वशित्रभक्तानां नैवापदमुपेक्षते । इत्युक्त्वाश्वासिते-

नाथ स पुरूरवसा सह । जगाम देवराजस्य निकटं नारदो मुनिः ॥ हेरीनेंदेश-मिन्द्राय निवेद्य प्रणतात्मने । उर्वशीं दापयामास स पुरूरवसे ततः ॥ तदभूदुर्व-शीदानं निर्जीवकरणं दिवः । उर्वदेयास्तु तदेवासीन्मृतसंजीवनौषधम् ॥ अथाज-गाम भूलोकं तामादाय पुरूरवाः । स्वर्वधृदर्शनाश्चर्यमर्पयन्मर्त्यचक्षुपाम् ॥ ततो-नपायिनौ तौ द्वार्व्वर्शा च नृपश्च सः । अन्योन्यदृष्टिपातेन निबद्धाविव तस्थतुः ॥ एकदा दानैवैः सार्कं प्राप्तयुद्धेन विज्ञिणा । साहाय्यकार्यमाहृतो ययौ नाकं पुरूरवाः॥ तत्र तस्मिन्हते मायाधरनाम्न्यमुराधिपे । प्रवृत्तस्ववधूसार्थः शक्रस्याभवदुत्सवः ॥ ततश्च रम्भां नृत्यन्तीमाचार्ये तुम्बुरौ स्थिते । चिलताभिनयां दृष्टा जहास स पुरूरवाः ॥ जाने दिव्यमिदं नृत्तं किं त्वं जानासि मानुष । इति रम्भापि तत्कालं सासूयं तमभापत ॥ जानेऽहमुर्वशीसङ्गात्तयद्वेत्ति न तुम्बुरुः । युप्मद्गुरुरपीत्ये-नामुवाचाथ पुरूरवाः ॥ तच्छ्रवा तुम्बरुः कोपात्तरमै शापमथादिशत् । उर्वश्या ते वियोगः स्यादा कृष्णाराधनादिति ॥ श्रुतशापश्च गत्वैव तमुर्वश्यै पुरूरवाः । अकालाशनिपातीयं स्ववृत्तान्तं न्यवेदयत् । ततोऽकस्मान्निपत्यैव निन्ये काप्य-पहृत्य सा । अदष्टैरंतेन भूपेन गन्धवैरुर्वशी किल ॥ अवेत्य शापदोषं तं सोऽथ गत्वा पुरूरवाः । हरेराराधनं चक्रे ततो बदारिकाश्रमे ॥ उर्वशी तु वियोगार्ता ग-न्धर्वविषयस्थिता ॥ आसीट् मृतेव मुप्तेव लिखितेव विचेतना ॥ आश्चर्य यत्र सा प्राणै: शापान्ताशावलम्बिनी । मुक्ता विरहदीर्घासु चक्रवाकीव रात्रिषु ॥ पुरूर-वाश्व तपसा तेनाच्युतमतोषयत् । तत्त्रसादेन गन्धर्वा मुमुचुस्तस्य चोर्वशीम् ॥ शापान्तलब्यया युक्तः पुनरप्सरसा तया । दिव्यान्स राजा बुभुजे भोगान्भूतल-बर्त्यपि ॥ ४---३०.

# विक्रमोर्वशीयम्।

### かかかんぞん

वेदान्तेषु यमाद्वुरेकपुरुषं व्याप्य स्थितं रोदसी
यस्मिक्षीश्वर इत्यनन्यविषयः इद्धि यथार्थाक्षरः ।
अन्तर्यश्च सुमुक्षुभिर्नियमितप्राणादिभिर्दृग्यते
स स्थाणुः स्थिरभक्तियोगसुरुमो निःश्रेयसायास्तु वः ॥१॥

निर्माणं जगतां करोति रजसा हीनं यदानन्दकं सस्वेनापि न लिप्यते तदपि यदक्षासुदक्षं सदा। अस्पृष्टं तमसापि नाशयति यत्सर्वे च सार्वेत्रिकम् कर्स्मिश्चन्महसि स्ववासमधुना धेत्तां मदीयं मनः॥ १॥

कृपासान्द्रं चक्षुर्भगवित पतेचेत्तव जडे सकृत्प्रज्ञान्मेषात्स भवित कवीनां कुलगुरुः । प्रबध्नन्काव्यार्थे सरसरुचिरालंकृतिजुषं न कस्तद्वाणि त्वां स्तुतिभिरुपतिष्ठेत जडधीः ॥ २ ॥

अथ सकलकविकुलगुरुः सरस्त्रत्या देव्या विलास इव तत्रभवान् कालिदासः " काव्यं यशसेऽर्थकृते व्यवहारिवदे शिवेतरक्षतये । सद्यः परिनर्शृतये कान्ता-सम्मिततयोपेदशयुजे ॥ '' '' चतुर्वर्गफलप्राप्तिः सुखादल्पधियामपि । काध्यादेव यतः '' इत्याद्यर्थकालंकारिकवचनप्रामाण्यात्काव्यस्य प्रचुरश्रेयोहेतुकत्वमवधार्य ता-त्पर्यतो धर्मार्थादिपुमर्थेचतुष्टयसाधनान्युपदिदिक्षः श्राव्यप्रबन्धेभ्यो दश्यप्रबन्धानां प्रकर्षे विभाव्य तत्राभ्यहितत्वान्नाटकं रिरचयिषुः विक्रमोर्वशीयं नाम त्रोटक-मातेने । तत्र त्राटकादीनां नाटकान्तःपातित्वादादौ नाटकलक्षणं साहित्यदर्पणोक्तं ह्रयकाव्यप्रस्तावपूर्वकं--" हर्यं तत्राभिनेयं तद्रूपारोपातु रूपकम् ।" तस्य भेदाः-" नाटकभथ प्रकरणं भाणव्यायोगसमवकारिंदमाः । ईहासृगाङ्कवीथ्यः प्रहसन-मिति रूपकाणि दश "॥ किंच "नाटिका त्रोटकं गोष्ठी सहकं नाट्यरासकम् "। इत्यादि । तत्र नाटकलक्षणं यथा-नाटकं ख्यातवृत्तं स्यात्पञ्चसंधिसमन्वितम् । विलासद्धर्यादिगुणवयुक्तं नानाविभूतिभिः ॥ सुखदुः खसमुद्भातिनानारसनिरन्तरम् । प्रख्यातवंशो राजिषधीरोदात्तः पञ्चाधिका दशपरास्तत्राङ्काः परिकीर्तिताः । प्रतापवान् । दिव्योध दिव्यादिव्यो वा गुणवानायको मतः ॥ एक एव भवेदङ्गी शृंगारो बीर एव वा । अङ्गमन्ये रसाः सर्वे कार्यं निर्वहणेद्धतम् ॥ चत्वारः पञ्च वा

सुख्याः कार्यव्याप्टतपूरुषाः । गोपुञ्छाप्रसमाप्रं तु बन्धनं तस्य कीर्तितम् ॥ त्रोटक-लक्षणं-'सप्ताष्टनवषद्याङ्कं दिव्यमानुषसंश्रयम् । त्रोटकं नाम तत्प्राहुः प्रत्यङ्कं सवि-दूषकम् '॥ इति । प्रत्यङ्कं सविदूषकत्वाच्छृङ्कारोत्राङ्की । 'प्रत्यङ्कं सविदूषकम् ' इति प्रायोवादं द्रष्टव्यम् । तेनात्र प्रथमाङ्के विदूषकाभावेऽपि न लक्षणहानिः ।

तत्र त्रारिध्सितप्रन्थस्य निष्प्रत्यृहसमाप्तिकामनया शिष्टाचारपरिप्राप्तं मङ्गलं वि-दधनाटकादै। पूर्वङ्गाङ्गभूतामाशीरूपां चतुष्पदां नान्दीमवतारयति सूत्रधारमुखेन । वेदान्तेष्विति—स स्थाणुः शिवः । स्थाणुपदस्य शिवाभिधेयत्वं सुप्रसिद्धमेव । वः युष्माकं सामाजिकानामित्यर्थः । निश्रेयसाय मोक्षाय कल्याणाय वा अस्तु । मोक्षं वितरतु इति यावत् । 'स्थाणू रुद्र उमापतिः ', इत्यमरः । नित्यमध्यय एव तिष्ठतीति स्थाणुः । स्थाणुविश्वकावस्थानात्स्थाणुरिति वा । तथा च श्वेताश्वतरे 'वृक्ष इव स्तब्धो दिवि तिष्ठत्येकः' इति । पुराणेषु च 'ततः प्रभृति विश्वातमा न प्रसूते शुभाः प्रजाः । स्थाणुवित्रश्वलो यस्मात्तस्मात्स्थाणुरिति स्मृतः '॥ इति । शिवस्य मोक्षहेतुत्वं च सुप्रतीतमेव । तथा च "तमीशानं वरदं देवमीव्यं निचा-य्येमां शान्तिमत्यन्तमेति"। 'य एनमेवं विदुरमृतास्ते भवन्ति 'इति च श्वेता-श्वतरे । 'नमो भवस्य हेत्यै जगतां पतये नमः ' इति च तैसिरीये । 'तदेतत्सकलं विश्वं स हि विश्वाधिकः शिवः । स एव जगतां नाथः स हि संसारमोचकः' । इति पराशरस्मरणं च । स्थाणुश्चेरिंक तस्य सेवया इत्याकांक्षायामाह-स्थिरभाक्तियोगसु-लभः स्थिरा चासौ भक्तिस्तस्या योगस्तेन सुलभः सुप्रापः । यद्वा स्थिरा भक्ति-योंगी ध्यानं च ताम्यां मुलभः । योगः चित्तवृत्तिनिरोधः पातञ्जलोक्तो वा , प्राह्मः । भक्तिश्व योगश्व भक्तियोगौ स्थिरौ भक्तियोगौ ताभ्यां मुलभः इति वा । तथा चोक्तं कैवल्योपनिषदि-'श्रद्धाभक्तिध्यानयोग।दवेहि' इति ॥ योगस्व-रूपं चोक्तं कठापनिषदि पञ्चवल्लयां- यदा पञ्चावतिष्ठन्ते ज्ञानानि मनसा सह । बुद्धिश्व न विचेष्टते तामाहुः परमां गतिम् । तां योगमिति मन्यन्ते स्थिरा-मिन्द्रियधारणाम् ॥ इति । भगवद्गीतास्विप ' तथैकाश्रं मनः कृत्वा यतचित्तेन्द्रिय-क्रियः । उपविश्यासने युञ्ज्याद्यांगमारमविशुद्धये ' इत्यादि । स क इत्यपेक्षा-यामाह-वेदान्तेषु यं रोदसी व्याप्य स्थितं एकपुरुषं आहुः । वेदान्ताः वेदाना-मन्ताः अवसानभागाः उपनिषदः ॥ ता एव वेदेषु ब्रह्मविद्याधिगमे अन्त्यं प्रमाणीमीत वा वेदान्तसंज्ञाः स्यः । तेषु यं रोदसी द्यावापृथिन्यौ वाप्य आवृत्य स्थितं अधिष्ठितम् । 'स भूमिं विश्वतो वृत्त्वात्यातिष्टद्शाङ्कुरुम् ' इति श्रुतेः । एकम् । अन्यव्याष्ट्रत्यर्थमिदं । अद्वितीयं पुरुषमाहुः । अध्यास्मविद्यान वैदिन इति शेषः । तथा हि—'स एको य एकः स छ्द्रो यो छदः स ईशानो य ईशानः स भगवान्महेश्वरः'। इति अथर्विशिरउपनिषदि । 'एको हि स्द्रो न द्विती-याय तस्थुर्य इमाँह्रोकान्नीशत ईशनीभिः ।' इति श्वेताश्वतरे च । पुरि शेते असौ पुरुषः । पृषोदरादित्वात्साधः । 'स वायं पुरुषः सर्वासं पृष्ठं पुंरिशयो नैतेन किन्न-

नानावृतं नैतेन किंचनासंवृतम्'। इति श्रुतेः। पुरुषत्वव्यापकत्वे चास्य ' पुरुषो वै रुद्रः सन्महो नमः'। 'तेनेदं पूर्ण पुरुषेण सर्वम् ॥ सर्व्वाननशिरोधीवः सर्व्वभूत-गुह्राद्यायः । सर्व्वव्यापी सं भगवांस्तस्मात्सर्वगतः शिवः ॥ महान्त्रभुवै पुरुषः सर्वस्यैव प्रवर्तकः'।। 'पुरुषात्र परं किंचित्सा काष्टा सा परा गतिः'। 'यो ख्दो अभी योडप्स य ओषघीषु । यो रही विश्वाभवना विवेश'। इत्यादिश्रतिभ्यः प्रतीयेते । रोदसी इति रोदःशब्दस्य सान्तस्य द्विवचनम् । भूदावौ रोदस्यौ ते' । इत्यमरः यस्मिन्निति-यस्मिन् स्थाणी ईश्वर शब्दः अन्यस्य विषयः न भवतीति अनन्यविषयः तन्मात्रवाचक इत्यर्थः। यथार्थाक्षरः यथार्थानि अक्षराणि यस्य । यौगिक इत्यर्थः । लीलयेव ब्रह्माण्डकेाटीः सृजतः पालयतः प्रत्याहरतश्च तस्य सर्वशक्तिमत्वात् । ईष्टे असौ र्भथेशभासिपसकसो वरच्' इति वरच् प्रत्ययः । ' ईश्वरः शर्व ईशानः शङ्करश्चन्द्र-शेखरः' । इत्यमरः । तथा च ' एष सर्वेश्वर एष भूताधिपतिः' 'ईशानः सर्वभूतानां' 'तमीश्वराणां परमं महेश्वरं तं देवतानां परमश्च दैवतम् । पतिं पतीनां परमं परस्ताद्विदाम देवं भुवनेशमीड्यम्' ॥ इत्यायनेकश्रुतयोस्येश्वरत्वं दर्शयन्ति । अन्तिरिति-चः पूर्वेण सह समुचयार्थः । यः नियमितप्राणादिभिः नियमिताः प्राणादयः । आदिशब्देन अपानसमानव्यानोदानानामपि प्रहः । यस्तैस्तथोक्तैः । 'अषाने जुह्नति प्राणं प्राणेपानं तथापरे । प्राणापानगती रुष्वा प्राणायामपरायणाः' इति भगवद्वचनात् प्रकाख्यं कुम्भकाख्यं च प्राणायामं कुर्वद्गिरिति यावत् । मुमुक्षुभिः मोक्तुमिच्छुभिः। 'सनाशंसभिक्ष उः' इति सन्नन्तान्मुच्लृघातोः उप्रत्ययः । अन्तः हृदये मृग्यते अन्विष्यते । एतेन स्थिरप्रज्ञानां परिपक्कसमार्धाः नामेव तस्य साक्षास्कारयोग्यत्वं ध्वनितम् । अन्तरित्यनेन तस्य हार्दाकाशान्तः' स्थत्वं सुचितम् । तथा च श्रुतयः — अथ यदिदमस्मिन्नह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेश्म दहराऽस्मिन्नन्तराकाशस्तिस्मन्यदन्तस्तदन्व वेष्टव्यं तद्वाव विजिज्ञासितव्यम्'। इति च्छान्दोर्ग्ये । 'हृत्पुण्डरीकं विरजं...विचिन्त्य मध्ये विशदं विशोकम्। अचिन्त्यमव्यक्तमनेकरूपं शिवं प्रशान्तममृतं ब्रह्मयोनिम् '। इ० कैवत्ये । 'दहरं विपाप्मं परमेश्वरस्य यद्वेश्मभूतं सकलं पुरस्थम् तत्रापि दहं गगनं विशोकं तदेव नित्यं सकछेरुपास्यम्' ॥ इति । तैतिरीये । ईश्वरगीतास्विप ईश्वरः सर्वभूतानां हृद्देशेर्जुन तिष्ठति' इति । एतेन वेदान्तेषु एकत्वपुरुषत्वेश्वरत्वान्तःस्थत्व-निश्रेयसहेतुत्वादिधमैराम्नातः शिवो वः परं श्रेयो ददात्विति पिण्डितोर्थः। शार्द्दलविकी। डितं छन्दः । तल्रक्षणं तु 'सूर्याश्वैर्यदि मः सजौ सततगाः शार्द्दलवि-क्रीडितम् । ' इति । भूमिदेवताकस्य सर्वगुरोर्मगणस्य प्रयोगात् ग्रुभलाभः सूचितः । 'क्षेमं सर्वगुरुदेत्ते मगणो भूमिदैवतः ' इति भामहोक्तः। 'शुभदो भो भूमिमयः' इत्यन्यत्रापि । नान्दीत्वादेवास्यादौ मगणः वकारस्यामृतवीजत्वात्प्र-चयगमनादिसिद्धिः ।

### (नान्धनेत )

वक्ष्यमाणनान्दीलक्षणप्राप्तं काव्यार्थसूचनमप्यत्र प्रदर्श्यते " अत्र वेदान्तेषु यमाहरेकपुरुषं इत्यादिभिर्विशेषेणैर्वक्ष्यमाणः कथानायकः पुरूरवा नाम राजा सूच्यते । कुतः 'उर्वश्यसि पुरूरवा अति घृतेनाक्ते वृषणं दधायाम्' इत्यादिवे-दवाक्येषु कथनाच जस्स वाम्बरतले गदी अत्थीत्यादिवाक्यप्रतीयमानरेादः---लंचारवत्वाचानन्यसाधारणैश्वर्यवत्वाचोर्वस्या मोक्षार्थिभिर्मृग्यमाणत्वाच । '' इति काटयवेमः । ' अनन्यसामान्यप्रजापालनदयादाक्षिण्यादियोगायं पुरुषमेकं मुख्य-माहुर्वर्णयन्ति । बुधा इति शेषः । रोदसी द्यावाभूमी व्याप्य स्थितम् । निजकीत्येति शेषः । यस्मिन्राजनीश्वरशब्दो यथार्थाक्षरो निम्रहानुमहादिप्रभुश-क्तिसंपत्तिरित भावः । चोऽप्यर्थे । तथा च नियमितप्राणादिभिर्ममुक्षुभिरिप सम-लोष्ठाःमकाञ्चनैरत्युदासीनैरपीत्यर्थः । यो राजा अन्तः अन्तःकरणे मृग्यते विन्त्यते । नैतादशो धर्मशीलो जगित दृष्टपूर्व इति सर्वदा चेतस्यनुसंधीयत इति भावः । स्थाणुः स्थिरतरः । अतिधीर इति यावत् । यद्वा स्थाणू रुद्ररूपः । तदंश-त्वात् । स्थिरा भक्तिर्यासां प्रजानां ताभियोंगेन चित्तानुसरणरूपेणोपायेन सुलभो-भिगम्यः । यद्वा ' स्थाणुस्थिर---'इति निर्विसर्गान्तं पाठमङ्गीकृत्य स्थाणुवित्स्थरः केनाप्यनुच्छेद्ये। भक्तियेंगिन सुलभक्ष । पश्चात्कर्मधारयः । यद्वा भक्तिर्मागो राजप्राह्मस्तद्योगो यस्य स चासौ सुलभश्च । भागरूपेण वा योगेनोपायेन सुलभः। यद्वा स्थिरा भक्तिरथीद्राजनि यस्या उर्वश्यास्तया योगेनार्थात्सङ्गमनीयाख्यमणि-सम्बन्धेन सुलभः सुप्रापः तस्या वा योगेन पूर्वीक्तोपायेन सुलभः । एतेनास्योर्वः शीकामुकत्वं लतारूपायाश्रास्याः सङ्गमनीयद्वारा सङ्गम इत्याद्यसूचि । 'योगश्चारे प्वेलाम सुत्रे विस्नन्धपातिनि । उपाय सङ्गतौ ध्यानौषधसन्नाह्युक्तिषु ॥ ' इति त्रिकाण्डीशेषः । एवं विशेषणगुणविशिष्टः स प्रसिद्धविभवो विशेषणमहिस्रा विशे ष्यालाभात्पुरूरवाः । वो युष्माकं सभासदां निःश्रेयसाय योगक्षेमादिरूपकल्याणायास्तु भवतु । ' इति रङ्गनाथः ।

सूत्रधारः पठेन्नान्दामित्युक्तः सूत्रधारलक्षणं मातृगुप्ताचार्योक्तं यथा—
' चतुरातोद्यनिष्णातोऽनेकभूषासमावृतः । नानाभाषणतत्त्वक्षो नीतिशास्त्रार्थतत्त्ववित् ॥ वेशोपचारचतुरः पौरेषणविचक्षणः नानागतिप्रचारक्षो रसमावविशारदः ॥ नाट्यप्रयोगनिपुणो नानाशिल्पकलान्वितः । छन्दोविधानतत्त्वक्षः सर्वशास्त्रविचक्षणः । तत्तर्द्रातानुगलयकलातालावधारणः । अवधाय
प्रयोक्ता च योक्तृणामुपदेशकः ॥ एवं गुणगणोषेतः सृत्रधारोभिधीयते ।' इति ।
नान्दान्ते इति—नान्दीलक्षणं साहित्यदर्पणे—आशविचनसंयुक्ता स्तुतिर्यस्मात्रयुज्यते । देवद्विजनृपादीनां तस्मानान्दीति संक्षिता ॥ मन्त्यशब्दचन्द्राब्जकोककैरवशंसिनी । पदैर्युक्ता द्वादशमिरप्टमिर्वा पदैस्त ॥ इति । तथा चादि-

१ विशेषणमात्रवयोगो विशेष्यप्रतिपत्तौ । इत्य० ।

### सूत्रधारः — अलमतिविस्तरेण । (नेपथ्याभिमुसमबलोक्य ।) मारिष इतस्तावत् ।

भरत- आशीर्नमस्क्रियारूपः श्लोकः काव्यार्थसूचकः । नान्दीति कथ्यते इति । नान्दीपदव्युत्पत्तिरुक्ता नाट्यप्रदीपे-- नन्दन्ति काव्यानि कवीन्द्रवर्गाः लवाः पारिषदाश्च सन्तः । यस्मादलं सज्जनसिन्धुहंसी तस्मादियं सा कथितेह नान्दी ॥ ' इति । तत्र भरतः ' सूत्रधारः पठेत्रान्दीं मध्यमं स्वरमाश्रितः । नान्दीपदेद्वीदशभिरष्टभिर्वाप्यलंकृताम् ॥ ' इति । पदानि श्लोकावयवभूतानि तिङ-न्तानि सुबन्तानि वा श्लोकतुरीयांशरूपाणि वावान्तररूपाणि वा तदुक्तं नाटचप्रदीपे ---(श्वोकपादः पदं केचित्स्रप्तिङन्तमथापरे । परेवान्तरवाक्यैकस्वरूपं पदमूचिरे॥' इति । सङ्गीतकल्पतराविष- 'हरोत्तमाङ्गस्थितवस्तुवर्णनैर्वाक्यार्थभूमार्थपदैक्रिसंख्यैः। षड्भिश्रतुर्भिनृपविप्रसंपत्समाशिषा संप्रवदन्ति नान्दीम् ॥ 'इति । अत्र श्लोकः तुरीयांशः पदम् । तेन चतुष्पदेयं नान्दी \* । अत्र च समासाक्त्या पूर्वोक्तप्रकारेण काव्यार्थप्रकाशनात्पत्रावलीसंक्षेयं नान्दी । तदुक्तं नाटघदर्पणे-'यश्यां बीजस्य विन्यासो ह्यभिधेयस्य वस्तुनः । ऋषेण वा समासोक्त्या नाम्ना पत्रावलीति सा ॥ ' इति । सूत्रधारपदिनिक्तिस्तावत् – सूत्रं सबीजकं नाटवानुष्रानं धारयति प्रवर्तयतीति सूत्रधारः । तदुक्तम्—' नाटचस्य यदनुष्ठानं स्यात्सबीजकम् । रङ्गदैवतपूजाकृत्सृत्रधार उदीरितः ॥ 'इति । 'दिव्यमत्ये स तदूपो मिश्रमन्यतरस्तयो: ॥ सूचयेद्वस्तु बीजं वा मुखं पात्रमयापि वा ॥ १ इत्यभिधानात् **'रङ्गं** प्रसाद्य मधुरैः श्लोकैः काव्यार्थसूचकैः । ऋ**तुं** कंचि-दुपादाय भारतीं वृत्तिमाश्रयेत् ॥ भारती संस्कृतप्रायो वाग्व्यापारो नटाश्रयः । पदैः प्ररोचनायुक्तैर्वाथीप्रहसनामुखैः॥'इत्युक्तलक्षणां वाग्व्यापारात्मकभारतीरूपाम् । ' अलमतिविस्तरेण ' इत्यारभ्य ' प्रस्तावना ' इत्यन्तां प्रस्तावनामवतारयति पूर्वरङ्गाङ्गानामित्यर्थः । अलं आस्तां अ**लामित्यादिना**--अति विस्तरेण स इत्यर्थः प्रयोगदर्शनसमुत्सुकानां सामाजिकानामौत्कण्ट्यं अन्यथा विद्यतं । नेपथ्याभिम्रखमिति --नेपथ्यं भ(वः

<sup>\*</sup> यस्त्र साहित्यदर्पणकृदाह्—' कालिदासादिमहाकविषवन्थेषु च वेदान्नेधिवत्यादी नान्दीलक्षणात्प्रवर्द्धस्यै रङ्गद्धाराख्यमङ्गमारभ्य किवः कुर्यादित्युक्तत्वाच रङ्गद्धारमेवेदं न नान्दी' इति तन्यूलाद्द्यनानेष्वन्यन्य । यतः प्रत्याहारादिकात्यङ्कान्यस्य भूयांसि यद्यपि । तथाप्यवर्यं कर्तव्या नान्दी विघ्नोपशान्तये ॥ इत्यादि वचनेनास्या अवश्यकर्तत्यत्वात् । अव्यद्धाद्दशिः पदैरथ समैर्यद्दाष्टभिनिर्मिता इत्यादिनाट्यलेचनकारोक्तनान्दीलक्षणेऽस्याः समपदत्वेनाप्युक्तरत्र च श्लोकपादे पद्मिधाननयेऽवान्तरवाष्यपदाभिधाने च चतुष्य- हात्वेन तत्पद्दमते स्थिरभक्तीति कियाविशेषणान्तपद्दिश्चानतः विश्वातपदास्ये स्थाति- स्थाति- स्थाति- त्याविश्वान विद्यानान्त्याविश्वान वाति- स्थात्वन नान्दाल्या विद्यानान्त्वाश्चान्दिलक्षणायोगाभिषानं गजनिम्।लिक्तया मौर्ल्यमात्र मिस्यास्तां विस्तरेण । इति रङ्कनाथः

( प्रविश्य । )

पारिपार्श्वकः-भाव अयमस्मि ।

सूत्रधारः—मारिष बहुशस्तु परिषदा पूर्वेषां कवीनां हैष्टाः प्र-योगबन्धाः । सोऽहमद्य विक्रमोर्वेशीयं नाम नाटकमपूर्वे प्रयोक्ष्ये । तदु-च्यतां पात्रवर्गः स्वेषु स्वेषु पाठेष्वसमूढैर्भवितव्यामिति ।

पारिपार्श्वकः—यथाज्ञापयति भावः । (इति निष्कान्तः ) सूत्रधारः—यावदिदानीमार्यामिश्रान्विज्ञापयामि । (प्रणिपत्य)

यदन्तर्हिता नटा वेषप्रहं प्रसाधनं च कुर्वन्ति । तदभिमुखमवलोक्येति कविवचनम् । नेपथ्यं स्याज्ञवनिका रङ्गभूमिः प्रसाधनम् । 'इत्यजयः । मा-

रिषेति-मारिषः सूत्रधारादीषश्यूत्रः पारिपार्श्वकाभिधो नटविशेषः । तह्रक्षणं भरते-"सूत्रधारस्य पार्श्वे यः प्रवचन्कुरुतेर्थनाम् । काव्यार्थसूचनालापं स भवेत्पारिपार्श्वकः " इति ॥ 'मान्यो भावेति वक्तव्यः किंचिन्न्यूनस्तु मारिपः '॥ इत्यमरः । मारिष एव मर्षणान्मार्षः । सूत्रधारोक्तनिर्वोहसहिष्णुरित्यर्थः । इत-स्तावत् [ आगम्यतां ] इति कालक्षेपांसहमानस्योक्तिः । भाव मान्यनट इति सूत्र-धारं प्रति पारिपार्श्वकस्योक्तिः । तदुक्तं-" सूत्रधारं वदेद्भाव इति वै पारिपार्श्वकः । सूत्रधारो मारिषेति । " इति । परिषदा परिषत्सभा । 'सभज्या परिषद्गोष्ठी सभासमितिसंसदः । 'इत्यमरः । प्रयोगबन्धाः-प्रयोगोऽभिनयो बध्यतेऽस्मि-त्रिति प्रयोगबन्धः नाटकम् । सोहम् एतज्ञानित्रत्यर्थः । विक्रमोर्वशीयं विकः मेण लब्धा उर्वशी विक्रमोर्वशी तामधिकृत्य कृतं नाटकं । 'अधिकृत्य कृते प्रन्थे ' इति छः । अस्य त्राटकत्वेऽपि नाटकान्तः पतित्वात् नाटकसंज्ञायाः सर्वैः सौलभ्येन प्राह्मत्वान्नाटकमित्युक्तिः। यद्वा नटवृत्तावित्यस्य घित्र खार्थे कनि नाटकमिति । तेन नाटकं नाट्यमित्यर्थः । अथवा त्रोटकमिति पठनीयम् । अपूर्वे नृतनं प्रयोक्ष्ये । प्रयोगेणाभिनेष्यामि । पात्रवर्गः नटमेलकः । पाठेषु भु-भिकाभिनयेषु । असंसूढैः सावधानैः कर्तव्यदक्षैः। यथाज्ञापयति भवदाज्ञाम-नुवर्ते इत्यर्थः । आर्यमिश्रान्—आर्याश्र ते मिश्राश्र तान् । आर्याः अभ्यर्हिताः साध्वचारा इति वा । तदुक्तम्--'कर्तव्यमाचरन् कार्यमकर्तव्यमनाचरन् । तिष्ठति प्रकृताचारे स वै आर्य इति स्मृतः' ॥ यद्वा सत्क्रकादिसम्पन्ना यदाह भरतः-'कुछं शीलं दया दानं धर्मः सत्यं कृतज्ञता । अद्रोह इति येष्वेतत्तानार्यान्संप्रचक्षते ' ॥ मिश्राः पूज्याः । पूज्ये मिश्रवचनं नित्यं बहुवचनान्तम् । 'मरीचिमिश्रैर्दक्षेण' इति विष्णुपुराणात् लोकेपि व्यवहारदर्शनाच । आराद्याताः दूरं गता प्राम्यस्वादिदोषेभ्य

९ दृष्टमयोगाः मबन्धाः ॥

प्रणयिषु वा दाक्षिण्यादथ वा सद्वस्तुपुरुषबहुमानात्। शृखत मनोभिरवहितैः क्रियामिमां कालिदासस्य ॥ २ ॥ (नेपथ्ये)

परित्रायतां परित्रायतां यः सुरपक्षपाती यस्य वाम्बरतले गतिरस्ति। (परित्ताअदु परित्ताअदु जो सुरपक्खवादी जस्स वा अम्बरअले गदी अत्थि।)

सूत्रधार:—(कर्ण दत्त्वा) अये किं नु खलु मद्विज्ञापनानन्तरं कुररीणामिवाकाशे शब्दः श्रूयते ।

इति आर्याः । इति मालतीमाधवटीकायां जगद्धरः । आयाता दूरं गता भ्रान्त-त्वादिदोषेभ्यः इति आर्याः । इति रङ्गनाथः । प्रणयिदिवति —प्रणयः प्रीतिः नम्रता वा सोस्त्येषामिति प्रणयिनः । 'अत इनि ठनौ ' इति इनिप्रत्ययः । तेषु युष्माकं नम्रसेवकेषु । अस्माकमभिनयो द्रष्टव्य इति प्रार्थयमानेषु वास्मासु । दाक्षि-ण्यादानुकूल्याद्धेतोः । अथ वा पक्षान्तरे । एतदूक्तहेतोरस्य प्राशस्त्यं दर्शयति । शोभनं यद्वस्तु इतिवृत्तं तस्य पुरुषो नायकः तस्यादरातिशयात्प्रशस्तकथानायकगौ-रवात् । वस्तु च पुरुषश्च तयोरादरातिशयादिति वा । इमामधुनैव प्रयोगेऽधिकिय-माणां कालिदासस्य कियां त्रोटकरूपामवहितैरनन्यासक्तर्भनोभिः शृणुत । कालि-दासस्येति नामनिर्देशः कविप्रशंसायै । सद्वस्त्वित रूपकप्रशंसा । उक्तं च भाव-प्रकाशिकायाम्-इत्थं रङ्गविधानस्य सम्बन्धादिप्रसिद्धये । गोत्रं नाम च बधीयात्यू-जावाक्यं सभासदाम् ॥ इति । काव्यलिङ्गमलङ्कारः । तदुक्तं ' काव्यलिङ्कं हेतो-र्वाक्यपदार्थता 'इति आर्या छन्दः । तक्षक्षणम्-यस्याः प्रथमे पादे द्वादश मात्रास्तथा तृतीयेपि । अष्टादश द्वितीये चतुर्थके पद्मदश सार्या ॥ इति । इह वस्तुतदुपकारकसन्ध्यायङ्गानां लक्षणानि विस्तरभयान्नोच्यन्ते । तानि दशरूपकादौ द्रष्टव्यानि । **नेपथ्ये सुरपक्षपा**ती पक्षे पातः अस्यास्तीति पक्षपाती सुराणां पक्षपाती सुरपक्षपाती देवकार्यकारीत्यर्थः । यो वाकाशे संचरितुं समर्थः। अत्र प्रसङ्गादिदमुच्यते-इतिवृत्तं द्विविधम् । 'सूच्यमेव भवेत्किचिद् दृश्यश्रव्य-मथापि वा '॥ इति भेदात् । तत्र 'अर्थोपक्षेपकैः सूच्यं पञ्चभिः प्रतिपादयेत् । विष्कमभच् लिकाङ्कास्याङ्कावतारप्रवेशकैः '॥ एतन्मध्ये 'अन्तर्जवनिकासंस्थैश्रू-लिकार्थस्य सूचना '। इति लक्षणात् 'नेपथ्ये' इत्यारभ्य ' अम्बरतले गदी अस्यि '

१ शब्दः श्रूयते इत्यनन्तरम् ।

मत्तानां कुछुमरसेन षद्पदानां इाब्बोऽयं परभृतनाद एष धीरः। आकाशे छरगणसंविते समन्तार्तिक नार्यः कलमधुराक्षरं प्रगीताः॥ ३॥ इत्यधिकं क्षोकं रङ्गाथः पठति व्याचष्टे च।

( विचिन्त्य ) भवतु । ज्ञातम् ।

उरुद्भवा नरसवस्य युनेः सुरस्त्री

केलासनाथग्रपसृत्य निवर्तमाना ।

बन्दीकृता विबुधशम्रभिरर्धमार्गे

कन्दत्यतः शरणमप्सरसां गणोऽयम् ॥ ३ ॥

( इति निष्कान्तः । )

प्रस्तावना ।

इस्यन्तेन कुवेरभवनानिवर्तमानायाश्चित्रलेखाद्वितीयाया उर्वश्या दानवापहरणरूपनाटकीयार्थस्य सूचनात्प्रस्तावनान्तर्गतैव चूलिका कृतेति बोध्यम् । एवं यत्र
यत्र 'नेपथ्ये 'इत्यादिना यद्यस्ट्चिते सा चूलिकेति होयम् । माद्विज्ञापना॰'प्रणयिषु '...इत्यादि विज्ञापनानन्तरम् । कुररीणां-कुरस्त्रीणां । 'उत्कोशकुररौ समौ' इत्यमरः । 'टिटवी' इतिख्यातानाम् । ऊरुद्ध्वविति—नरस्य तदाख्यस्यर्षेः सखा नरसखः । 'राजाहःसखिभ्यष्टच्' इति टच्प्रत्ययः । मुनिर्नारायणस्तस्य करोरुद्धवो यस्याः सा सक्त्थुत्पन्ना । 'सिक्थ क्षीबे पुमान्त्रः ' इत्यमरः । सुरस्त्री दिव्याङ्गना उर्वशी । तदुक्तं हरिवंशे-"नारायणोरं निर्मिद्य संभूता वरवर्णिनी । ऐलस्य दियता देवी योषिद्रत्नं किमुर्वशी" ॥ कैलासनाथं कुबेरमुपस्त्य सेवार्थ-मुपगम्य । 'उपनृत्य' इति पाठे तत्समीपे नृत्यं कृत्वेत्यर्थः । 'विवक्षातः कारक-विभक्तयो नाना भवन्ति' इति शाब्दिकोक्त्यनुसारेणाधिकरणविवक्षायां कर्मत्वम् ।

निवर्तमाना प्रत्यागच्छन्ती सती अर्धमार्गे मार्गस्यार्धमर्धमार्गः तस्मिन् मार्गान्तराले

किमिति वितर्के । स च सर्वत्र षट्पदादिशब्दादिष्वन्वेति । कलान्यव्यक्तानि मधुराणि चाक्षराणि यस्यां क्रियायामिति यथा तथा । यद्यपि कलबान्दोऽन्यक्तमधुरवाचकः तथापि मधुरपदस्य वर्तमानत्वात्केवलाव्यक्तपरो प्राह्मः यद्वा कं चित्रं लान्तीतिः कलानि आश्चर्य-कारीणि मधुराणि अक्षराणि यत्र यस्यां क्रियायाम्। यद्वा कं सुति लान्ति तानि। अनुपा-सादिघटनाच्छोभमानानीति यावत् । तेन च 'प्रसिद्धार्थपदत्वं यत्स प्रसादो निगद्यते ' इति लक्षणोक्तप्रसादास्यगुणवत्ता ध्वनिता । यद्वा कं स्मर्र लान्ति यच्छ्वणमात्रेण झटिति मदनोद्भवो भगवतीति भावः । यद्वा कं मयूरं लान्ति वशीकुर्वन्ति तद्विधानि । यदाक्णेनेन तिर्यञ्चोऽपि इर्षकलिता वशीभवन्ति किस्तान्ये सचेतस इति हृद्यम् । को ब्रह्मानिलसूर्या-ग्निचित्रारियमकेतुपु । विष्णुवाहनशर्वे Sब्धी सितकर्णे वसी धुती ।। स्वर्गे चके तथा मित्रे श्रद्धे Sर्थे स्मरकालयोः ॥ ' इत्येकाक्षरः । 'को ब्रह्मानिकसूर्यामियमात्मद्ये।तविद्यु । ' इति विश्वलोचनः । प्रगीता गात्मपकान्ता । प्रगीता इत्यत्र कर्मणि ( कर्तरि ) कः । किन्नर्यः इत्यपि कचित्पाठे किन्नरविता इत्यर्थः । परं त्वनुपादेयोऽयं पाठः । वितर्कार्थकिषय-स्यात्रातीवावश्यकत्वात् । त्रिगताभिधं चेदं वीथ्यङ्गम् । तल्लक्षणं दशक्ष्यके-'श्रुतिसाम्या-दनेकार्थयोजनं त्रिगतं मतम् । 'इति । अत्राकारो श्रुतः शब्दः श्रुतिसाम्यतः स्वरावयवी-भूतसुरुमशब्दसाम्यतः पद्पदादीनां किमित्यादिभिरनेकार्थैयोजितः। ' प्रथमश्रवणाच्छब्दः श्रुयते हस्बमात्रकः । सा यतिः संपरिशेषा स्वरावयवकक्षणा ॥ ' इति सङ्गीते ॥

( ततः प्रविशन्त्यप्सरसः । )

अप्सरसः—परित्रायतां परित्रायतां यः सुरपक्षपाती यस्य वा-म्बरतछे गतिरस्ति । (परित्ताअदु परित्ताअदु जो सुरपक्खवादी जस्स वा अम्बरअछे गदी अत्थि ।)

( ततः प्रविशत्यपटीक्षेपेण राजा पुरूरवा रथेन सूतश्च । )

राजा—अलमाक्रन्दिते । सूर्योपस्थानात् प्रतिनिवृत्तं पुरूरवसं मामुपेत्य कथ्यतां कुतो भवत्यः परित्रातन्या इति ।

इत्यर्थः । विद्युधशत्रुभिः विशेषेण बुध्यन्ते इति विद्युधा देवास्तेषां शत्रुभिः दानवैः र्बन्दीकृता बलात्कारेण गृहीता । अतोऽस्मात्कारणादयमप्सरसां गणः शरणं रक्षितारं ' शरणं गृहरक्षित्रोः ' इत्यमरः । ऋन्दति आक्रोशति । अद्भयः सरन्ती-त्यप्सरसः । तथा च रामायणम्-'अप्सु निर्मथनादेव रसात्तस्माद्वराश्चियः । उत्पे-तुर्मनुजश्रेष्ठ तस्मादप्सरसोऽभवन्' ॥ इति । अयं शब्दः प्रायो बहुवचनान्तः । तदुक्तममरसिंहेन ' स्त्रियां बहुष्वप्सरसः' इति । अप्सरा इत्येकवचनान्तस्यापि प्रयो-गदर्शनादिति सुबोधिनीकारः । यथा नलोदये "तुल्योप्सरसा देहि प्रभवो भग्नाप्सरः प्रसरसा देहि" इति । उक्तं चान्यत्र 'आपः सुमनसो वर्षा अप्सरः सिकतासमाः । एते स्त्रियां बहुत्वे स्युरेकत्वेप्युत्तरित्रकम् ॥' इति । आबन्तोपि क्वचिद्यथाप्रे ' अन-प्सरेव प्रतिभासि' इत्यत्र । वसन्तितिलका वृत्तं तल्लक्षणम्—उक्ता वसन्तितिलका तभजा जगौ गः । इति । **प्रस्तावना**-तहक्षणं भावप्रकाशे-नटी वाति पारिपार्श्वक एव वा । सूत्रधारेण सहिताः संलापं यत्र कुर्वते । चित्रैर्वाक्यैः स्वकार्योत्थैः प्रस्तुताक्षेपिभिर्मिथः । आमुखं तत्तु विज्ञेयं नाम्ना प्रस्तावनापि सा' ॥ अत्र सुधाकरः-" विधेर्यथैव सङ्कल्पो मुखतां प्रतिपद्यते । प्रधानस्य प्रब-न्धस्य तथा प्रस्तावना मता ॥ अर्थस्य प्रतिपाद्यस्य तीर्थे प्रस्तावना मता । '' इति । दशरूपके च-' सूत्रधारे। नटीं ब्रूते मार्षे वाथ विदुषकम् । स्वकार्ये प्रस्तुता-क्षेपि चित्रोक्स्या यत्तदामुखम् । प्रस्तावना वा' इति । 'एषमन्यमतेनार्थे पात्रं वाक्षिप्य सूत्रभृत् । प्रस्तावनान्ते निर्गच्छेत्ततो वस्तु प्रपञ्चयेत् ' ॥ इयं च प्रस्ताः वना भारत्यक्रमेव । अस्याः पञ्चाङ्गत्वमुक्तं साहित्यदर्षणे- उद्घातकः कथोद्धातः प्रयोगा।तिशयस्तथा । प्रवर्तकावगलिते पश्च प्रस्तावनाभिदः ॥ इति । तत्र **ं यदि प्रयोग एकस्मिन्प्रयोगोऽन्यः प्रयु**ज्यते । तेन पात्रप्रवेशश्चेत्प्रयोगाति-शयस्तदा ' ॥ इत्युक्तलक्षणक्रमेण सूत्रधारेणेहाप्यप्सरसां प्रवेशसूचनात्प्रयोगा-तिशयनामात्र प्रस्तावनाङ्गम् । ततः प्रविशति—अपटीक्षेपेण 'नासूचितस्य पात्रस्य प्रवेशो नाटके मतः '। इति वचनाद्यत्रासूचितस्य पात्रस्याकिस्मकः प्रवेशो भवति तत्र स अपटीक्षेपेण 'इति वचनेन विशिष्यते । राजा-सूर्येदस्थानात् सूर्यमुपास्य । पुरूरवसमिति नामनिर्देशः प्रतिपन्नकार्यनिर्वाह-

रम्भा--असुरावलेपात् । ( असुरावलेवाद्ये । ) राजा--किं पुनरसुरावलेपेन भवतीनामपराद्धम् ।

रम्भा—शृणोतु महाराजः । या तपोविशेषपरिशङ्कितस्य मुकुमारं प्रहरणं महेन्द्रस्य प्रत्यादेशो रूपगर्वितायाः श्रियः अलङ्कारः
स्वर्गस्य सा नः प्रियसख्युर्वशी कुनेरभवनात्प्रातिनिवर्तमाना समापत्तिदृष्टेन हिरण्यपुरवासिना केशिना दानवेन चित्रलेखाद्वितीया अर्धपथ एव बन्दिग्राहं गृहीता । ( सुणादु महाराओ । जा तवोविससपरिसङ्किदस्स सुउमारं पहरणं महिन्दस्स पच्चादेसो रूवगिवदाए
सिरीए अलङ्कारो सम्मस्स सा णो पिअसही उन्वसी कुनेरभवणादो
पिडिणिवृत्तमाणा समावित्तिदिदृण हिरण्यउरवासिणा वेसिणा दाणवेण चित्तलेहादुर्दाआ अद्भपथं जेन्व बन्दिम्माहं गिहीदा ।

राजा—अपि ज्ञायते कतमेन दिग्विभागेन गतः स जाल्म इति । सहजन्या—पूर्वीत्तरेण । ( पुञ्जुत्तरेण । )

राजा-तेन हि मुच्यतां विषादः । यतिष्ये वः सखीप्रत्यानयनाय ।

कताव्यञ्जनार्थः । कुतः कस्माद्भयाद्भयद्देतोर्वा रम्भा-असुराणामवलेपात् गर्वात् । दर्शदिति यावत् । ' अवलेपस्तु गर्वे स्याह्रेपने द्वेषणेपि च' इति विश्वः । अत्र अवलेपराब्दः तत्कार्यस्योर्वशाहरणरूपाधिक्षेपस्य लक्षकः । यथा रघुवंशेऽ-ष्टमसर्गे 'दहरो पवनावलेपजम् ' इत्यत्र । राजा-भवतीनामपराद्धमपराधः कृतः । रम्भा-तपोविशेषपरिशङ्कितस्य कस्यापि तपःप्रकर्षेण जातस्वपदाप-हारशङ्कस्य इन्द्रस्यान्यसमाधिभीरुत्वं हि पुराणप्रसिद्धम् । सुकुमारं स्नीत्वात् । प्रहरणं भायुघम् । प्रहियतेऽनेन प्रहरणं " कारणा० " इति ल्युट् । प्रत्यादेशनं प्रत्यादेशः । 'प्रत्यादेशो निराकृतिः । 'इत्यमरः । रूपेति-गर्वीस्याः सञ्जातासौ गर्विता रूपेण गर्विता रूपगर्विता तस्याः । या लक्ष्मीमिष सौन्दर्येणातिशयानोषह-सतीवेत्यर्थः । अलङ्कारः ललामभूता दिव्यलोकस्य । समापत्तिदृष्टेन अकस्मा-दृष्टेन । यदच्छयोपस्थितेनेत्यर्थः । हिरण्यपुरव**सिना हिरण्यपुरे वस्तुं शीलमस्य** । ताच्छील्ये णिनिः । अर्थपथे-पथोर्धमधेपथस्तस्मिन् । बन्दिनमिव गृहीत्वा बन्दि-प्राहम् । " उपमाने कर्मणि च " इति णमुल् । अप्सरसः-पूर्वोत्तरेण-पूर्वस्या उत्तरस्याश्र दिशोरन्तरालं दिग्विभागः पूर्वोत्तरस्तेनैशान्या दिशेत्पर्थः राजा-विषादः खेद मनोभक्षो वा । तदुक्तम्-" विषाद्धेतसो भक्न

सर्वाः—सदृशं खलु सोमादेकान्तरस्य । ( सिरसं ख्रुं सोमादो एकन्दरस्त । )

राजा---क पुनर्मी भवत्यः प्रतिपांस्रंथिष्यन्ति ।

अप्सरसः--एतस्मिन्हेमकूटाशिखरे । ( इमस्ति हेमकूडिसिहरे । )

राजा-सूत ऐशानीं दिशं प्रति नोदयाश्वानाशुगमनाय ।

सूतः - यदाज्ञापयत्यायुष्मान् ( इति यथोक्तं करोति । )

राजा—( रथवेगं निरूपयन् । ) साधु साधु । अनेन रथवेगेन पूर्व प्रस्थितं वैनतेयमप्यासादयेयं किं पुनस्तमपकारिणं मघोनः । तथा हि

अंग्रे यान्ति रथस्य रेणुवद्मी चूर्णीभवन्ती घना-श्रक्रभ्रान्तिररान्तरेषु जनयत्यन्यामिवारावलीम् ।

चित्रन्यस्तामिवाचलं हयशिरस्यायानवञ्चामरं

यष्ट्रचम्रे च समं स्थितो ध्वजपटः प्रान्ते च वेगानिलात ॥४॥ उपायाभावनाशयोः"। इति । अप्सरसः सोमादेकान्तरस्य सोमादेका-न्तरं व्यवधानं यस्य सोमादेकेन बुधेन व्यवहितस्य । ब्रह्मपुत्रादत्रेः जायत । तस्य पुत्रो बुधस्तस्य च पुरूरवाः । इति वंशः । राजा-प्रतिपाल-यिष्यन्ति । प्रतीक्षन्ते । आशुगमनाय शीघ्रं गमिष्यन्तीति । पूर्वप्रस्थितं पूर्वे प्रस्थितः तम् । वैनतेयं-विनताया अपत्यं पुमान् वैनतेयः तं गरुडम् । अपकारिणं सुराङ्गनारत्नस्योर्वश्या अपहरणादिति भावः । अग्रे यान्तीति । अमी चूर्णा-भवन्तः चक्राघातैः क्षुण्णो इत्यर्थः । घना वेगानिलात् वेगस्य भनिल: वायुस्तस्मादेतो रथस्यामे रेणुवद्रजांसीव यान्ति 'रेणुपदवीं ' इति पाठं गृहीत्वैवं न्याख्याति ॥ 'चूर्णाभवन्तो घना मम रथस्याप्रे रेणुपदवी रेणुमांग यान्त्यनुसरन्ति । जलगुरवोऽपि जलदाश्वक्रधारया पिष्टी-कृताः मत्स्यन्दनाप्रतः पांसुवदुत्सर्पन्तीत्यर्थः । यद्वा रथस्याप्रेऽश्वखुरैश्चूणर्भिन वन्तो मेघा रेणुपदवी यान्ति । रेणवो यथाश्वीद्भृताः पाश्वात्यवातेनाम्रे नीयमाना वेगातिशयेन पश्चाद्भवन्ति तेथैतेऽपि रथरयात्पश्चाद्रच्छन्तीति क्षपि रथस्य भाव: । " आर्थी उपमा । वेगानिलात् चक्रभ्रान्तिश्रकस्य रथाङ्गस्य भ्रमणमरा-नेम्यवष्टम्भकदण्डाकारचक्रावयवानामन्तरेषु अन्तरावकाशेष्व-न्यामरावलीमरपाङ्केः जनयतीव । रयातिशयात्तथा भासत इत्यर्थः । अरः शीप्रै च चक्रा**हुः । इ**ति विश्वः । वेगानिलात् हयशिरसि भूषणार्थे निविष्टं आयामवत् दैर्ध्यवचामरं चित्रन्यस्तमिवालेख्यनिवेशितमिवाचलं तिष्ठति

१ खु एदं सोमवंसप्पस्रदस्स, एकक्तिरितस्स. इ. पा. २ चोदय, भेरय. ३ यन्मध्ये च... प्रान्ते चलश्रानिलात; समस्थिति ; ध्वजपटपान्तश्च. इ. पा.

(निष्कान्तो रथेन राजा सूतश्च ।)

रम्भा—हला गतो राजिषः। तद्वयमि यथासिन्दिष्टं प्रदेशं संक-मामहे। (हला गदो राएसी। ता अद्योवि जथासंदिष्टं पदेशं संकमामो।)

शेषा—तथा। (तह) (इति सर्वाः शैलावतरणं रूपयित्वा स्थिताः।) रम्भा—अपि नाम स राजर्षिरुद्धरेनो हृद्यशाल्यम्। (अवि-णाम सो राएसी उद्धरे णो हिअअसल्लम्।)

मेनका—हला मा ते संशयो भवर्तु । उपस्थितसंपरायो महे-न्द्रोऽपि मध्यमलोकात्सबहुमानमानाय्य तमेव विजयेसनामुखे नियुक्के । (हला मा दे संसओ होदु । उवट्टिदसंपराओ महिन्दो वि मज्झमलो-आदो सबहुमाणं आणाविअ तं एक्व विअअसेणामुहे णिओजेदि ।)

रम्भा---सर्वथा इह विजयी भवतु । (क्षणमात्रं स्थित्वा । ) हला समाश्विसित समाश्विसित । एष उच्चलितहरिणकेतनस्तस्य राजर्षेः सोम-दत्तो रथो दृश्यते । न खलु एषे।ऽकृतार्थी निवर्तिष्यते । ( सन्वहा इह

उत्प्रेक्षा । वेगानिलात् ध्वजपटः केतनं यष्ट्यप्रे दण्डाप्रे च प्रान्ते अन्यतरस्मिन् समं उभयपार्श्वयोः समेरखं स्थितः । 'यन्मध्ये 'इति पाठोर्थतो न
सम्यक्सङ्गच्छते । एतद्रथवेगनिरूपणं "मुक्तेषु रिक्षपुं " इत्यादिशाकुन्तलगतेन रथवेगवर्णनेन तुलियतन्यम् । शार्दूलिकीडितं वृक्तम् । तह्नक्षणं तक्तम्
रम्मा—'हला 'इति वचनेन सखी सम्बोध्या । "हण्डे हुझे हलाह्नाने
नीचां चर्टी सखीं प्रति । " इत्यमरः । रूपियत्वा नाटियत्वा । रम्मा—
अपि नाम इति संभावनाय।म् । राजिषः—राजा ऋषिरिव । तथा च
शाकुन्तलम् 'अध्मक्तान्ता वसतिरमुनाप्यात्रमे सर्वभोग्ये । रक्षायोगादयमि तपः प्रत्यहं संचिनोति । 'इत्यादि । हृदये शल्यभिव दुःखकरं हृदयशल्यं उर्वशीबन्दिग्रहण्डपम् । मनका— उपस्थितसंपराय उपस्थितः संपरायो
यस्य । युद्धायत्योः सम्परायः दत्यमरः । मध्यमलोकात् मर्यलोकात् । विजयसेनामुखे विजययुक्ता सेना तस्या मुखे । नियुक्ते तमेव सेनान्यं करोतीत्यर्थः ।
अनेन राक्षोऽसुरविजयित्वं सृचितम् । संख्यातिगैर्दानवैः सहोपस्थितसंपरायो महेन्द्राप्यनेन सेनान्या तान् धातयित । एवं स्थिते एकं दानवं विजेतुमलं स्याद्वा नेति
कोऽत्र शङ्कावसर इति भावः । उर्चिल -हरिणेन लाञ्चितं केतनं हरिणकेतनं उच्चितं हरिकेतनं यस्य । सोमदत्तः "सोमेन चन्द्रण दक्तः । चन्द्रीय-

१ अस्मात्परं-रंभा-नतु दुर्जया दानवाः । मेनका-इत्य० क्रिवित्. २ सहजन्या-(क्षणमात्रं इ०)

विअई मोंदु ( क्षणमात्रं स्थित्वा । ) हला समस्ससध । एसो उच्चित्-दहरिणकेदणो तस्स राएसिणो सोमदत्तो रहो दीसदि । ण खु एसो अकिदत्थो णिवत्तिस्सदि ।

( सर्वा उच्चक्षुपो विलोकयन्ति )

( ततः प्रविशांत स्थारूढो राजा सृतश्च चित्रलेखावलम्बिता भर्यानमीलिताक्षी चोर्वेशी । )

चित्रकेखा--समाश्वसितु समाश्वसितु प्रियसखी । (समस्ससदु समस्ससदु पिअसही ।)

राजा—सुन्दरि समाश्वासीहि समाश्वासीहि ।

गतं भयं भीरु सुरारिसंभवं

त्रिलाकरक्षी महिमा हि विज्ञिणः ।

तद्तदुन्मीलय चक्षुरायतं

महोत्पलं प्रत्युषसीव पश्चिनी ॥ ५ ॥

चित्रलेखा—अहो कथमुच्छ्रिसितमात्रसंभावितजीविता अद्यापि संज्ञां न प्रतिपद्यते । ( अम्महे कहं उस्सिसिद्मेत्तसंभाविदजीविदा अज्ञ वि सण्णं ण पडिवज्ञादि । )

**राजा**—बलवदत्रभवती परित्रस्ता । तथा हि<sup>3</sup> ।

मुञ्जति न तावदस्याः कम्पं कुसुमसमबन्धनं हृदयम् । पश्य हरिचन्दनेन स्तनमध्योच्छासिना कथितम् ॥ ६ ॥

त्वादेव च हरिणव्वजत्वमिष युक्तम् " इति रङ्गनाथः । अकृतार्थः न कृतोथ उर्वशीप्रत्याहरणस्पो येन भयेन निर्मालित अदिणी यस्याः सा भयनिर्मालिताक्षी ।
 वहुत्रीहो सक्थ्यक्णोः स्वाङ्गालच् ' इति पन् समासान्तः । ' पिद्रौरादिभ्यश्व ।
 इति डीप् । राजा—हे सुन्दरि सुरारिसंभवं अगुरोत्पन्नं भयं गतं । हि यस्मात्कारणात् विज्ञणः महेन्द्रस्य महिमा त्रिलोकरक्षी त्रैलोक्यरक्षणशीलः । तत्तस्माद्ध्यस्य
गतत्वादायतं दीर्घ चक्षुरुन्मीलयोन्मेष्य । प्रत्युवित अभाते पद्मानि अस्याः सन्तीति
पद्मिनी महोत्पलिमव । पूर्णेयसुपमा । चित्रलखा—उच्छृतितमेवोच्छृतितमात्रं तेन
संभावितमनुमितं सूचितं वा जीवितं यस्याः सा संज्ञां न प्रतिपद्यते चेतनां न
प्राप्नोति । राजा—बलवदत्यन्तम् । सुञ्चतीति—पद्य अस्याः कुसमसमबस्थनं कुसुमेन पुष्पेण समं तुल्यं बन्धनं यस्यातिसुकुमारं हदयं स्तनमध्यो-

१ सद्दुजन्या-( क्षणमात्रं इ० ) । २ निशावमाने नलिनीव पङ्कजम् । ३० पा०

३ मन्दारकुमुमदाशा गुरुरस्याः सूच्यते हृदयकस्पः । सुहुरुच्छुसता मध्ये परिणाहवतोः पर्योधरयोः ॥ इत्यधिकं रङ्गनाथः पठति !

४ मुचित न तावदस्या भयकम्पः कुसुमकोमलं हृद्यम् । सिचयान्तेनकथंचित्सनमध्योच्छासिना कथितः॥ इ. पा.

चित्रलेखा—सिंब उर्वाशि पर्यवस्थापयात्मानम् । अनप्सरेव प्रतिभासि मे । ( हला उव्वसि पज्जवत्थावेहि अत्ताणं । अण्लरा विअ पडिहासि मे । )

( उर्वशी प्रत्यागच्छति )

राजा—(सहर्षम् ।) अथि ! प्रकृतिमापद्यते ते प्रियसखी पश्य । आविर्भूते शिशानि तमसा मुच्यमानेव रात्रिनैशस्यार्चिर्दृतसुज इव च्छिन्नसूयिष्ठधूमा ।
माहनान्तर्वरतनुरियं लक्ष्यते मुक्तकल्पा
गङ्गा रोधःपतनकलुषा गृह्णतीव प्रसादम् ॥ ७ ॥

चित्रलेखा—सिख विश्रब्धा भव । पराभूताः खलु त्रिद्रापरि-पन्थिनो हताशाः । ( सिह विस्सद्धा होहि । पराभूदा क्खु तिदसप-रिपन्थिणो हदासा । )

च्छ्रासिना स्तनयोर्मध्ये कञ्चुक्यनावृतस्तनान्तरालावकाशे प्रस्पन्दमानेन हरिच-न्दनेन दिव्यचन्दनोत्थानुलेपनेन । ' हरिचन्दनमन्त्री स्याञ्चिदशानां महीरुहे । नपुं-सकं तु गोशीर्षे ज्योत्स्नाकुंकुमयोरिष ॥ १ इति मेदिनी । कथित सूचितं कम्पं न तावन्मुञ्जति नाद्यापि जहाति । 'पश्य हरिचन्दनेन ' इत्यस्य स्थाने 'सिचयान्तेन कथंचित् ' इति केचित्पठन्ति । तत्र सिचयः वस्त्रम् । ' वस्त्रं सिचयः पटः पोतः ' इति हलायुधः । तस्यान्तेनाञ्चलेन । अयं पाठा नातिसमोचीनः सिचयस्य स्तनद्वया-वरकत्वात्स्तनमध्योच्छासिना इत्येननासंगतित्वापत्तेः । चित्रलेखा-पर्यवस्थापय स्थिरीकुरु धेर्यावलम्बं कुरु इत्यर्थः । अनन्सरेव-धेर्यलोपो हि मानुषाणामुचितो न देवतानामिति भावः । अत्र अप्सराशब्द आबन्तः । तदुक्तं प्राक् । प्रत्याग-च्छति संज्ञां लभते । आविर्भूत इति । शशिनि चन्द्रमसि आविर्भूते उदिते तमसा तिमिरेण मुच्यमाना । अनेनासंपूर्णप्रकाशेन नाद्यापि सकळध्वान्तक्षतिरिति मृचितं । रात्रिरिव । नैशस्य निशासम्बधिनः । हुतं भुद्धे इति हुतभग् अग्निस्तस्य छित्रभ्यिष्टपुमा छित्रो नाशितो भूयिष्टो बहुलो धूमो यस्याः सा तथोक्तार्चिज्र्वा-लेव । भृयिष्ठ इत्यत्र 'अतिशायने तमीवष्टनी ' इति बहुशब्दात् इष्ठन् प्रत्ययः । ' इष्टस्य यिट् च ' इति यिडागमः बहुशब्दस्य भुरादेशश्च । रोधः-पतनकलुषा रोधसस्तटस्य। 'कूलं रोधश्र तीरं च प्रतीरं च तटं त्रिषु '। इत्यमरः । पतेनेन केलुपा आविला भूवा प्रसादं प्रसन्नतां गृह्वती आददाना गङ्गेव इयं वरतनुश्रारुगात्री अन्तर्हृदेशे माहेन मुच्छेया मुक्तकल्पा त्यक्तप्राया । ' ईपदसमाप्ते। कल्पब्देश्यदेशीयरः ' इति कल्पप्पत्ययः । सती प्रसादं गृह्वती बहूपमानत्वेन माले।पमा । चित्रलेखा—विश्रब्धा एकस्य

१ आवण्णाणुकस्पिण। महाराएण पडिहदा दाणवा । इति रङ्गनाथः पठित ।

उर्वशी—(चक्षणी उन्मिल्य ।) किं प्रभावदार्शना महेन्द्रेण । (। किं पहावदंसिणा महिन्द्रेण ।)

चित्रलेखा---न महेन्द्रेण । महेन्द्रसदशानुभावेन अनेन राजर्षिणा पुरूरवसा । ( ण महिन्द्रेण । महिन्द्रसरिसाणुभावेण इमिणा राण्सिणा पुरूरवसेण । )

उर्वशी—(राजानमवलेक्य । आत्मगतम् ) उपकृतं खलु दानवैः । ( उविकदं क्खु दाणवेहि । )

विश्वस्ता भव । त्रिदशपरिपन्थिनः--नृतीया यौवनाख्या दशा सदा येषां ते त्रिदशाः देवाः । त्रिर्दश या । दश दशद्वर्गाः । भित्रयं विन्दति सौर्मित्रे पश्चविंशति । वर्षवत ' इति रामायणवाक्येन सदा देवानां पञ्चविश्ववर्षात्मकत्वेन तृतीयद-शरयेव वर्तमानत्वात् । त्रिरावृत्ता दश परिणामं येषां ते त्रिदशा इति वा। जन्मसत्ताविनाख्यास्तिषः दशा येषां निर्जरत्वात् इति वा । तेषां परिपन्थिनः शत्रवः । परि दोषाख्यानं पन्थयितुं शीलं येषां ते परिपन्थिनः । 'पथि गतौ । चुरादिः । णिनिः । परिशब्दश्च ' दोषाख्याने निरसने पूजाव्याप्योश्च । भूषणे ' । इति मेदिनी । हताशा नीचा दानवापसदाः । अत्र केचित् ' आपन्नानुकम्पिना महाराजेन ' इत्यधिकं पठन्ति किन्तु तथा कृते ' किं पहावदंसिणा महिन्देण ' इति प्रश्नोनुपपन्नो भवति । अत एव हेयोयं पाठः । उर्वज्ञी--प्रभावदर्शिना प्रभावेन दैव्या शक्त्या द्रष्टुं भूतं भविष्यद्वर्तमानं च पर्यालोचयितुं शीलमस्य तेन । चित्रलेखा-महेन्द्रेति-महेन्द्रेण सदशः तुल्यः अनुमावः प्रभावः पराक्रम इति यावत् यस्य तेन । ' अनुभावः प्रभावे स्यानिश्वये भावबोधने । ' इति विश्वः । उर्वज्ञी-आत्मगतम्-तल्रक्षणं साहित्यदर्पणे 'अश्राव्यं खलु यद्वस्तु तिदह स्वगतं मतम् ' इति । ' अश्राव्यं स्वगतं मतम् ' इति दशरूपके च । उपकृतं इ०-येन मयायं नयनानन्दजननो नृपो दृष्ट इति शेषः । अत्रोविश्या अभिलाषो गम्यते । सा च तस्याः प्रथमानस्थेति ज्ञेयम्। यथा च 'प्रकृतिस्थां उर्वशीं विलोक्यारमगत'-मित्यादिना राज्ञोभिलापो गम्यते । स च तस्य प्रथमावस्था । नायकनायिका-लम्बनस्य शृङ्गारस्य दशावस्था वर्णिता दशरूपकादौ । दशावस्थः स तत्रादाव-भिलाषोथ चिन्तनम् । स्मृतिगृणकथोद्वेगप्रलापोनमादसंज्वराः । जडता मरणं चेति दुरवस्थं यथोत्तरम् ॥ इति । केचितु 'नयनप्रीतिः प्रथमं चित्तासंगस्ततोऽथ संकल्पः । निद्राच्छेदस्तनुता विषयनिवृत्तिस्रणनाशः । उन्मादो मूच्छी स्मृति-रित्येताः स्मरदशा दशैव स्युः'॥ इत्याहुः । अयं चोभयोरभिलाषो**ऽस्मिन्ना**टके बीजम् । तदुक्तं दशह्रपके-बीजबिन्दुपताकास्यप्रकरीकार्यस्रभाः। अर्थप्रकृतयः

राजा——( प्रकृतिस्थामुर्वशी निर्वर्ण । भात्मगतम् ) स्थाने खलु नारा-यणमृपि विलोभयन्त्यस्तद्रुरुम्भगामिमां दृष्ट्वा त्रीडिताः सर्वो अप्सरस इति । अथ वा नेयं तपस्विनः सृष्टिर्भवितुमहेनि ।

अस्याः सर्गविधौ प्रजापितरभूचन्द्रो नु कौन्तप्रभः शृङ्गारेकरसः स्वयं नु मदनो मासो नु पुष्पाकरः । वदाभ्यासजडः कथं नु विषयन्यावृत्तकौतूहलो निर्मातुं प्रभवन्मनोहरमिदं स्तपं पुराणो मुनिः ॥ ८॥

पन ता एताः परिकीर्तिताः । स्वल्पोद्दिष्टस्तु तद्धेतुर्बीजं विस्तार्यनकेथा । ' इति । राजा-स्थाने इत्यव्ययं युक्तार्थ । 'स्थाने तु कारणार्थे स्यायुक्तसादस्ययोरिप । ' इति मेदिनी । ब्रीडिताः बींडा आसां संजाता । पुरा किल हिमाचले तपश्चरतो नारायणस्य प्रलोभनार्थे गता अप्सरसस्तत्समाधिभेदं कर्तुं न शेकुः । पश्चात्ता विनेतुमिच्छता भगवता नारायणेन आत्मन ऊरुतः काचिदप्रतिमलावण्यवती कन्यका निरमायि तासामुपायनीकृता च । अङ्गतरूपसम्पन्नां तां दृष्टा यस्योस्त ईदशी सुन्दरी निःसता किं तस्य प्रलाभनमस्माभिः कर्तव्यमिति लज्जितास्ताः स्वर्गलोकं प्रतिनिवृत्त्याखिलं वृत्तान्तं महेन्द्राय निवेदयांचकुरिति पौराणिकी कथात्रानुसंघेया । अस्या इति -- अस्याः सर्गविधौ निर्माणकर्मणि कान्तप्रभश्वन्द्रः प्रजापतिः स्रष्टाऽभृन्तु आसीत्भिम् । 'तु' इति वितर्के । अनेनोर्विश्या लावण्यातिशयो ध्वनितः । शङ्कारो रतियोष एको मुख्यो रसो यस्य स शङ्कारैकरसो मदनः कामः स्वयं प्रजापतिरभृन्तु । अनेनास्याः सौभाग्यातिशयः सूचितः । पुष्पाकरः पुष्पोद्धवो मासो वसन्तः अस्याः प्रजापातिरभृन्तु । अनेनास्याः सौकुमार्यातिशयो व्यक्तितः । सति नारायणे मुख्यस्वष्टरि किमनेन वितर्केणे-त्याकांक्षायामेवंविधरूपनिर्माणे तस्यासामर्थ्यं दर्शयति - वेदाम्यासजडः । विषय-व्यावृत्तकौतूहलो विषयेभ्यः शब्दादिभ्यः व्यावृत्तं निवृत्तं कौतृहलं स्पृहा यस्य । न तु मदनवच्छुङ्गाराचार्यः । पुराणो जीर्णः । न तु वसन्तवत्सीकुमा-र्थेकशाली । मृनिर्मानशीलस्तपस्वी नारायण इदं प्रसिद्धं मनोहरं लावण्यादि-गुणैहृदयंगमं रूपं निर्मातुं कथं नु प्रभवेत ग प्रभवेदेव इत्यर्थः । ससंदेहालङ्कारः । तह्रक्षणं काव्यप्रकाशे—' ससंदंहस्तु भेदोक्तौ तदनुक्तौ च संशयः । ' अत्र सू-चितस्य राजाभिलापरूपधीजस्य विन्यासाद् उपक्षेपः नाम मुखसन्ध्यङ्गमुक्तम् । ' काञ्यार्थस्य समुत्पत्तिरुपक्षेप इति स्मृतः ' इति तह्नक्षणम् । अत्र " मुनिरि-त्यस्य ब्रह्मा इत्येवार्थः । न तु नारायण इति । नारायणस्योत्पादकस्वेपि निर्मा-तृत्वाभावात्प्रकृते तु मुनिनिष्ठानेर्मातृत्वब्यवच्छेदस्यैव विवक्षितत्वात् । अत एव

१ कान्तिमद् इति काव्यमकाशगतः पाठः ।

जर्वशी—हला स सखीजनः कुत्र खलु इदानीं भवेत्। (हला सो सहीजणो किं यक्खु दाणिं भवे।)

चित्रलेखा—अभयदायी महाराजी जानाति । ( अर्भेअदाई महाराओ जाणादि ।

राजा—(उर्वशीमवलोकयन् ।) महति विषादे वर्तते । पश्यतु भवती । यहच्छया त्वं सक्टदप्यवन्ध्ययोः पाथि स्थिता सुन्दरि यस्य नेत्रयोः ।

त्वया विना सोऽपि समुत्सुको भवे-त्ससीजनस्ते किमुताईसोहदः॥९॥

उर्वशी—(अपवार्य) अभिनातं खल्वस्य वचनम् । अथ वा चन्द्रादमृतिमिति किमत्राश्चर्यम् । (प्रकाशम् ।) अत एवैनं प्रेक्षितुं त्वरते मे हृदयम् । (अहिनादं खु से व अणं । अहवा चन्दादो अमिआंत्ते कि एथ्थ अच्चरीअं । अदो एव्व णं पेक्खिदुं तुवरिद मे हिअअं ।)

प्रजापितपदस्वारस्यमपि । '' इत्यालङ्कारिकाः । तिचन्त्यम् । भगवतो नारायणस्य सर्वशक्तिमत्वात्तिष्ठिनिर्मातुत्वस्य प्रकरणप्राप्तत्वाच । सुनिरित्यस्य ब्रह्मेत्यर्थे कृते विधात् रूपातिशयनिर्माणसामध्र्ये विहन्येत । तच क्वेरनभिमतिमिति " स्त्रीरत्न-सृष्टिरपरा प्रतिभाति सा मे । घातुर्विभुत्वमनुःचिन्त्य वपुश्च तस्याः '' इति शाकुन्त-लोक्तेर्भाति।अस्य श्लोकस्य स्फुटत्वे त्वालङ्कारिकसंमतोर्थः साधुरेव । चित्रलेखा अभयदायीति हेतुगर्भ विशेषणं । रात्ताऽभयदानशीलखात्तेन सखीजनायाभयं दत्तं स्यादेवेति मन्वानाया इयमुक्तिः । यहच्छयेति-हे सुन्दारे त्वं यहच्छया स्वेच्छया दैववशाद्वा सक्नद्वि एकवारमपि यस्यावन्ध्ययोः द्रष्टव्यसीमां त्वां ह्या सफलयोः यस्य नेत्रयोः पथि स्थिता यस्य दृष्टिगोचरतां याता सोपि त्वया विना समुरसुकः सोत्कण्टः भवेत् । किमुत आईसौहृदः आई निरन्तरसह्वासेन उपिचत-रसं सौहदं स्नेहो यस्य स ते सखीजनः पर्युत्सुको भवेदिति किं वक्तव्यम् । अत्र ' त्वया विना सोपि समुत्सुको भवेत् ' इति सामान्योक्त्या अहमपि त्वया विना पर्यु-त्सुको भविष्यामीति तदर्थमात्मन औत्सुक्यं सूचयता 'आरम्भः 'नाम कार्यस्य प्रथमावस्थोपन्यस्ता । तेन चात्र बीजारम्भयोः समन्वयाद् मुखसन्धिरिति बोध्यम् तदुक्तं दशरूपके ' अवस्था पञ्च कार्यस्य प्रारब्धस्य फलार्थिभिः । आरम्भयत्न-प्राप्त्याशानियताप्तिफलागमाः ॥ अर्थप्रकृतयः पञ्च पञ्चावस्थासमन्विताः । यथा-संह्येन जायन्ते मुखाद्याः पच सन्धयः ॥ ' इति । **उर्वदी**—अभिजातं अभिज-

१ साबि अभय० २ ब्बट.

राजा--( इस्तेन दर्शयन् । )

एताः सुतनु मुखं ते सख्यः पश्यन्ति हेमकूटगताः । प्रत्यागतप्रसादं चन्द्रामिवोपप्रवानमुक्तम् ॥ १० ॥

चित्रलेखा-- सांखे पश्य । ( हला पेक्ख )

उर्वशी—( राजानं सस्पृहं पश्यन्ती ) समदुःखः पिनतीव मां नय-नाम्याम् । ( समदुक्लो पिनईव मं णयणेहिं । )

चित्रकेखा—( <sup>सांकृतम् ।</sup> ) अयि कः । ( अइ को ) उर्वशी—ननु सखीजनः । ( णं सहिअणो । )

रम्भा—( सहर्षम् । ) एष चित्रलेखाद्वितीयां प्रियसखीमुर्वशीं गृहीत्वा विशाखासमीपगत इव भगवांश्चन्द्र उपस्थितो रानर्षिः । ( एसो चित्तलेहादुदिअं पिअसहीं उन्वसीं गेण्हिअ विसाहासमीवगदो विअ मअवं चन्दो उविद्विरो राएसी । )

मेनका—( निर्वर्ण । ) द्वे अपि नः प्रिये उपनते । इयं प्रत्या-नीता प्रियसखी अयं चापरिक्षतशर्रारों राजिपः । ( दुवे वि णो प्रिआणि उवणदाणि । इअं पचाणीदा पिअसही अअं च अपरि-क्खदसरीरो राएसी । )

सहजन्या—सावि सुष्ठु भणासि । दुर्जयाः खलु दानवाः । (सिह सुटु भणासि । दुज्जआ खु दाणवा । )

राजा--सूत इदं तच्छैलशिखरम्। अवतार्यतां रथः।

नतोचितम् । प्रकाइाम् । ' सर्वधाव्यं प्रकाशं स्यात् ' इति साहित्यदर्पणे । एता इति । हे सुतनु चारुगात्रि एता हेमकूटगता हेमकूटस्थास्ते सख्यः प्रत्यागतप्रसादं स्कापणमात्पुनरि प्रसन्नं तव मुखं पश्यिन्त । उपध्रवादुपरागानमुक्तमत एव प्रत्यागतप्रसादं चन्द्रमिव । उर्वही-समदुःखः पिवति राजा सखीजनश्च । इयमान्मनो मनोभावं चित्रलेखां प्रति व्यक्षयितुमिच्छन्त्या उर्वश्याः श्रेषोक्तिः । चित्रलेखोर्वस्योः सव्याजं प्रश्लोत्तरे च । रम्भा—' चित्रलेखांद्वतीयां ' अनेन चित्राया नातिविष्रकृष्टधन्द्र इति गम्यते । चित्राचन्द्रमसोः विशाखाचन्द्रमसोध्ययोगः कामप्यभिष्ट्यां जनयतीति कविसमयवर्णनम् । तथाहि ' काप्यभिष्ट्या स्योरासीद् वजतोः शुद्धवेषयोः । हिमिनिर्भुक्तयोयोगे चित्राचन्द्रमसोरिव ॥ ' इति राकुन्तले । अपरिक्षतशरीरः—अपरिक्षतं अविद्धं अजातापायं इस्पर्थः । शरीरं यस्य । अपरिक्षतशरीरः—अपरिक्षतं अविद्धं अजातापायं इस्पर्थः । शरीरं यस्य ।

१ उत्सुकनयना लोका: । इ. पा. २ समितम् । सा०

सूतः — यदाज्ञापयत्यायुष्मान् । ( इति तथा करोति । )

राजा—( चक्रोद्धातं रूपयित्वा आत्मगतम् । ) हन्त दत्तफलो मे विषमावतारः ।

यदयं रथसंक्षोभादंसेनांसो रथोपमश्रोण्याः। स्पृष्टः सरोमविकियमङ्कृरितं मनसिजेनेव ॥ ११ ॥

उर्वशी——( सर्वाडम् । ) सावि किमपि परतोऽपसर । ( हला ार्के वि परदो ओसर । )

चित्रछेखा---नाहं शक्ता। (णाहं सक्का। )

राजा—चकोद्धातं उद्धातः संक्षोभः तम् । रूपयित्वा अभिनीय । विषमाव-तारः-विषमे नतोन्नतभूमिभागे अवतारः। यदयमिति-यत् यस्मात्कारणात् अयं ममांसो भुजशिरः रथसंक्षोभात् स्यन्दनोपघातात् रथोपमश्रोण्याः रथेन रथाङ्गन उपमा यस्याः सा रथोपमा चकवद्वर्तुला पृथ्वी च श्रोणी यस्याः सा । वक्ष्यति च चतुर्थेङ्कं ' रथाङ्गश्रोणिविम्वया ' इति । तस्या अंसेन सरोमविकियं रोम्णां विकिया रोमविकिया तया सिंहतं यथा स्यात्तथेति क्रियाविशेषणमः । सरोमोद्गमं स्पृष्टस्त-स्माट् दत्तफल इति पूर्वेण सम्बन्धः । अत्र केचिदङ्गेनाङ्गमिति पठन्ति । तन्न युक्तं ' अयं तस्या रथक्षोभादंसेनांसो निपीडितः । एकः कृती शरीरोस्मिन् ' इति वक्ष्य-माणत्वादङ्गशब्दस्य मुख्यया वृत्त्यांसावाचिकत्वात् । रोमविकयामुत्प्रेक्षते-मनः सिजेन कामेन अङ्कुरितमिव पल्लवितमिव । अत्र स्पृष्टः सरोमविकियमित्यनेनाभि-लाषरूपबीजस्य बहुलीभवनात् 'परिकरः' नाम मुखसन्ध्यङ्गमुक्तं भवति । 'भङ्कुारितमनोभवेनेव ' इति पाठस्त्वसाधुरेव । तस्य वाक्येऽसंगतत्वापत्तेः । अङ् कुरितः मनोभवो येन इति व्युत्पत्त्या भवदपीदं विशेषणमंसस्यैव स्यात् । तदप्य-नुपपन्नमंसाङ्कुरयोः कार्यकारणसम्बन्धाभावात् । नहि रोमाबोद्गमोंसकार्यम् ।स्पर्श-कार्य हि सः । कामिनोर्हि प्रथमस्पर्शे रोमोद्गमो नाम सात्विकभाव आविर्भवतीति प्रसिद्धमेव । तदुक्तं वात्स्यायनेन- 'कन्या तु प्रथमसमागमे स्विन्नाङ्गुली मुखी च भवति । पुरुषस्तु रोमाञ्चितो भवति । एभिरनयोभीवं परीक्षेत ' <mark>क्षत्र स्वेदरोमा</mark>ञ्चाभिधानं सात्विकभावोपलक्षणमात्रम् । न तु नियमे। विवक्षितः । एभिरिति बहुवचनसामर्थ्यात् । तथा हि-रघुवंशे ' आसीद्वरः कप्टिकतप्रकोष्ठः '

१ यदिदं रथसंक्षोभादङ्गेनाङ्गं ममायतेक्षणया । स्पृष्टं सरोमकण्टकमङ्कृरितं मनसिजेनेव ॥ इ० पा० रम्भा—सस्यः एत प्रियकारिणं संभावयामो राजार्धम् । (हला एघ पिअआरिणं संभावेह्य राएसिम् ।) ( सर्वा उपसर्पन्ति । )

राजा--- सृत स्थापय ताबद् रथम् ।

यावत्पुनरियं सुभ्रृहत्सुकााभिः समुत्सुका । सत्त्वीभिर्याति संपर्क छताभिः श्रीरिवार्तवी ॥१२ ॥

( सूतस्तथा करोति )

अप्सर्सः—दिष्टचा महाराजो विजयेन वर्धते । ( दिहिआ महाराओ विजएण वड्डदि । )

राजा--भवत्यश्च सखीसमागमेन ।

उर्वशी—( चित्रलेखादत्तहस्ता रथादवतीर्थ ।) सख्यः एत पीडितं मां परिष्वजध्वम् । न खलु ममासीदाशा भूयोपि सखीजनं द्रक्ष्या-मीति । ( हला एघ पीडिदं मं परिस्सजघ । ण क्खु मे आसी आसा भूओ वि सहीअणं दक्खिसमं ति । )

( सष्यस्त्वरिताः परिष्वजन्ते )

रम्भा—सर्वथा महाराजः कल्पशतानि पृथिवी पालयन्भवतु । ( सन्वहा महाराओ कप्पसदाइं पुहविं पालअन्तो होर्दुं । )

सूत:--आयुष्मन् पूर्वस्यां दिशि महता रथवेगेनोपदर्शितः शब्दः ।

इत्यादि । कुमारसंभवेऽपि ' रोमोद्रमः प्रादुरभृदुमायाः ' इत्यादि । साविक-भावाश्च भरतोक्ताः--'स्तम्भः प्रलयरोमायौ स्वेदो वैवर्ण्यवेपयू । अश्व वैस्वर्यप्रित्यष्टौ स्तम्भोस्मिन्निष्कियाङ्गता । प्रलयो नष्टसंकृत्वं शेषाः सुव्यक्तलक्षणाः ॥' इति रम्भा-- संभावयामः पूज्यामः सत्कुर्मः । यावदिति--शोभने श्ववौ यस्या सा सुन्नः । संपर्के याति समागच्छति । ऋतुरस्याः संप्राप्त आत्वी ऋतुसम्बन्धिनी । वासंतिकी इति यावत् । श्रीः शोभा लताभिरिव । अनेन तासामकृत्रिमसौद्धादेभुवेशीसमागमे मुखम्लानतानिरासश्च सूचितः । दिष्ट्या-इति आनन्दे । 'दिष्ट्या समुपजोषं विस्थानन्दे ' इत्यमरः । 'दिष्ट्योत्यानन्दने दिष्ट्यापूर्वो वर्धतिरुत्सवे ' इति सागरः । उर्वश्नी--चित्रलेखादत्तद्दस्ता चित्रलेखया दत्तो हस्तो यस्याः । पीडितं सुदृदं अशिथलम् । सृतः—पूर्वस्यां दिशि यतः सैव देवाधिष्ठःनं । तदुक्तं भुवन-कोशे 'सदत्तकाञ्चनमयं शिखरत्रयं च मेरी मुरारिकपुरारिपुराणि तेषु ।

१ सर्वाः अस्मात्परं साञ्चासम् इत्यधिकं कचित् । २ अस्मात्परं-नेपथ्ये कलकलः।

### अयं च गगनात्कोऽपि तप्तचामीकराङ्गदः। अवरोहति शेलामं तडित्वानिव तोयदः॥ १३॥

( पश्यन्त्यप्सरसः । )

सर्वाः--अहो चित्ररथः। (अम्मे चित्तरहो।)

( तेतः प्रविशति चित्रस्थः । )

चित्ररथः—( राजानं दृष्ट्यां सबहुमानम् ) दिष्टचा महेन्द्रोपकारपर्या-प्तेन विक्रममहिस्ना वर्धते भवान् ।

राजा-अये गन्धर्वराज ( रथादवतीर्थ ) स्वागतं प्रियसुहृदे । ( परस्परं इस्तौ स्पृशतः )

चित्ररथः—वयस्य केशिनौ ह्तामुर्वशी नारदादुपश्चत्य प्रत्याह-रणार्थमस्याः शतकतुना गन्धर्वसेना समादिष्टा । ततो वयमन्तरा चार-णभ्यस्त्वदीयं जयोदाहरणं श्चत्वा त्वामिहस्थमुपागताः । स भवानिमां पुरस्कृत्य सहास्माभिमववन्तं द्रष्टुमर्हति । महत्त्वलु तत्रभवतो मयोनः प्रियमनुष्ठितं भवता । पश्य ।

तिपामधः शतमखज्वलना-तकानां रक्षेम्बुपानिलशशीशपुराणि चाष्टौ ॥ ' अयमिति—गगनादाकाशात् । तप्तं भासुरं चामीकरं सुवर्णं तस्याङ्गदे बाहुभूपणे यस्य
'चामीकरं जातरूपं महारजतकाज्ञने ' । इत्यमरः । अतएव तिह्यान्वयुत्सनाथस्तोयदो मेघ इव कोपि शैलाग्रं अवरोहित अवतरित । सर्वाः— 'अम्मी ' इत्याश्वर्ये । 'अम्मो अम्मह इत्येतिहस्मयद्योतनाविधौ । ' इति सागरोक्तः ।
चित्ररथः-महेन्द्रोपकाराय पर्याप्तेन समर्थेन विक्रममिहिन्ना पराक्रमातिशयेन ।
राजा-स्वागतं प्रियसुहृदे इत्यत्र ' चतुर्थी चाशिष्य—' इति चतुर्थी । हस्तौ
स्पृशतः—हस्तप्रहो हि मित्रादिसंमीलने समुचिताचारः । तथा च भागवते
भागवांस्तत्र बन्धूनां...सर्वेषां मानमाद्ये ॥ प्रह्वाभिवादनाश्वेषकरस्पर्शास्मतेक्षणैः ।
इति प्रथमस्कन्धे [ अ० ११ ] । समुपत्याथ गोपाला हास्यहस्तग्रहादिभिः । विशातं सुखमासीनं पत्रच्छुः पर्युगगताः ' इति । दशमस्कन्धे च। (अ० ६५)
चित्ररथः-शतकतुना इन्द्रेण । शतं कतवो यस्य । अश्वमेधशतानुष्टानादिन्दः
शतकतुरित्युच्यते । अन्तरा मध्ये । चारणेभ्यः कुशीलवाहयेभ्यः स्तुतिपाटक्षेभ्यः । 'चारणास्तु कुशीलवाः ' इत्यमरः । जयोदाहरणम्—जयख्यापकं प्र-

१ प्रविश्य चित्ररथः. २ उपसरयः राजाभि**मुखः∹खं स्थित्वाः ३ केशिनः दानवेन.** 

पुरा नारायणेनेयमतिसृष्टा मरुत्वते । दैत्यहस्तादपौच्छिद्य सुहृदा संप्रति त्वया ॥ १४ ॥ राजा--मा मैवम ।

> ननु वज्रिण एव वीर्यमेतद् विजयन्तं द्विषदां यदस्य पक्ष्याः। वसुधाधरकंदराद्विसंपीं प्रतिशब्दोपि हर्राभनत्ति नागान्॥ १५॥

चित्रस्थः--युक्तमेतत् । अनुत्सेकः खलु विक्रमालंकारः ।

राजा--सखे नायमवसरो मम शतकतुं द्रष्टुम् । अतस्त्व-मेवात्रभवतीं प्रभोरान्तिकं प्रापय ।

बन्धविशेषं । यशः इति केचित् । ' यशो जथोदाहरणम् ' इति हैमः । प्रतापरु-द्रस्तु ' येन केनापि तालेन गद्यपद्यसमन्वितम् । जयत्यपक्रमं मालिन्यादिप्रा-सविचित्रितम् । तदुदाहरणं नाम विभक्त्यश्रङ्गसंयुतम् ॥ 'इति उदाहरणल-क्षणमाह । ' जयोदाहरणं बाह्वोर्गापयामास किन्नरान् । ' इति रघवंशे । अतिमृष्टा दना । मस्त्वते इन्द्राय । अपाच्छिद्य बलाहुहीत्वा । **नन्विति**-नन्ववधारणे । ' ननु प्रश्नेऽप्यनुनयेऽनुज्ञानेऽप्यवधारणे ' । इति विश्वः । अस्य महेन्द्रस्य पक्षे भवाः पक्ष्याः सपक्षा अनुषङ्किणः शत्रून् विजयन्ते इति यत्तद्वित्रण एव वीर्थे पराक्रमफलम् । अस्माकं तदनुयायिनां कोपि गुणो नास्ति । अत्रात्मनो महे-न्द्रायायित्वसूचनेन विनय।तिशयद्योतनादुदात्तालंकारो व्यज्यते । अस्य समा-नार्थः श्लोकः शाकुन्तले-'सिद्धचन्ति कर्मस महत्स्विप यन्नियोज्याः सम्भावना-गुणमवेदि तमीश्वराणाम् । किंवाऽभाविध्यदक्णस्तमसां विभेत्ता तं चेत्सहस्रकि-रणो धरि नाकरिष्यत् ॥ इति । उक्तं दृष्टान्तेन दृढयति-वसुधाधरकन्दराद्वि-सर्पा बसुधाधरस्य पर्वतस्य कन्दरो दरी तस्माद्विसर्प्तुं शीलमस्यासौ विसर्पः प्रसरणशीलः । हरे: सिंहस्य प्रतिशब्दः प्रतिध्वनिरिष नागान् हस्तिनो भिनात्त विद्यावयति इति यत्तद्वरेरेव वीर्थम् । हिनस्तीति पाठे मार्यति । उपजातिङ्खन्दः तलक्षणम्- 'स्यादिनद्रवज्रा यदि तौ जगौ गः उपेन्द्रवज्रा जतजास्ततो गौ। अनन्तरोदीरितलक्ष्मभाजौ पादौ यदीयावुपजातयस्ताः ॥ ' इति ॥ चित्ररथः — अनुत्सेकः निर्मिमानः अनवलेपः । विक्रमालंकारः पराक्रमभूषणम् । अत्र सर्वत्र पराक्रमशौर्यादीनां स्थाने विक्रमशब्दस्यैव योजनाल्रब्धवर्णभगिवक्रमादित्य

१ अथ. २ अभिसर्पी, शब्दे।पि-शब्दे। हि इ. पा.

# चित्ररथः---यथा भवान्मन्यते । इत इतो भवत्यः ।

( अप्सरसः प्रस्थिताः । )

उर्वशी—( जनान्तिकम् । ) सीख चित्रलेखे उपकारिणमिष राजिषं न शक्रोम्यामन्त्रयितुम् । तत्त्वं मे मुखं भव । ( हला चित्तलेहे उव-आरिणं पि राणसि ण सक्कुणोमि आमन्तेदुं । ता तुमं मे मुहं होहि ।)

चित्रछेखा—(राजानमुपेत्य ।) महाराज उर्वशी विज्ञापयित महाराजेनाम्यनुज्ञातेच्छामि प्रियसखीमिव महाराजस्य कीर्ति मुर-लोकं नेतुमिति । ( महाराअ उन्वसी विण्णवेदि—महाराएण अम्भ-णुण्णादा इच्छामि पिअसिहं विअ महाराअस्स किर्ति मुरलेअं णेदुं ति ।)

### राजा-गम्यतां पुनर्दर्शनाय ।

( सर्वाः सगन्धर्वा आकाशोत्पतनं रूपयन्ति )

उर्वशी—( उत्पतनभंगं रूपियत्वा । ) अही लताविटप एकावली वैजयन्तिका में लग्ना । ( सन्याजं परिवृत्य राजानं पर्यन्ती । ) चित्र-लेखे मोचय तावदेनाम् । ( अम्मो लदाविडवे एआवली वैअअन्तिआं में लग्गा । चित्तलेहे मोआवेहि दाव णं । )

सापह्नवं स्तुतः स्यादिति गम्यते । कालिदासश्च विक्रमादित्येनानुगृहीतस्तस्य संसदमलंचकारेति सुप्रसिद्धो जनवादः । कि त्वयं प्रश्नो वाद्यस्तोद्यापि न सम्यट् निर्णातः । राजा-अवसरः समयः । उर्वशी-जनान्तिकम्-तल्लक्षणं दशक्ष्पके त्रिपताककरेणान्यानपवार्यान्तरा कथाम् । अन्योन्यामन्त्रणं यत्स्याज्ञनान्ते त जनान्तिकम् ॥ त्रिपताककरेण कध्वे सर्वाङ्गुलं वक्षानामिकं त्रिपताकालक्षणं करं कृत्वा इत्यर्थः । 'वद्ययित्वेवमन्योन्यं द्वाभ्यां यत्खलु पठ्यते । जनान्तिकं तु तत्कार्ये त्रिपताकेन पाणिना ॥ इति सागरोपि तल्लक्षणं न्याचष्टे । आमन्त्र-यितुमाप्रप्रुम् । मुखं भव मद्र्थे तमाप्रच्छत्व । चित्रलखा-अभ्यनुज्ञाता अनु-मोदिता । उर्वशी-उत्पतनभङ्गमुत्पतनस्खलितम् । लताविटपे लताशाखायाम् । एकविली वैजयन्तिका आपाद्छम्बिनी एकसूत्रा मौक्तिकावली । लग्ना आसक्ता । अत्र सव्याजविलम्बेनात्मनोऽनुरागमाविष्कुर्वत्योवेश्या 'चित्ता-सङ्गः' नाम द्वितीयावस्था सूचिता । तथा चोक्तं रितिवलासे अनुरागे-ङ्गितमित्यिधकुल्यं 'विलम्बस्तु पथि व्याजात्पराष्ट्रत्यापि दर्शनम् ' । इति ।

चित्रलेखा—( सस्मितम् । ) दृढं खलु लग्ना । दुर्मोचनीयेव मम प्रतिभाति । भवतु यतिष्ये तावत् । ( दिढं क्स्नु लग्गा । दुम्मोआ विअ मे पढिहादि । होदु जदिस्सं दाव ।)

उर्वशि—( स्मितं कृत्वा ) सावि स्मर तावदेतदात्मने। वचनम्। (सिहं सुमरेहि दाव एदं अत्तणो व अणं।)

चित्र**लेखा**—–( मोचनं नाटयति । ) राजा––( स्वगतम् । )

प्रियमाचरितं लते त्वया मे गमनेस्याः क्षणविद्यमाचरन्त्या । यदियं पुनरप्यपाङ्गनेत्रा परिवृत्तार्धमुखी मयाद्य दृष्टा ॥ १६ ॥

म्तः---आयुप्पन्।

अदः सुरेन्द्रस्य कृतापराधान् प्रक्षिप्य दैत्यान् लवणाम्बुराशोः । वायव्यमस्त्रं शर्राधे पुनस्ते महोरगः श्वभ्रामिव प्रविष्टम् ॥ १७ ॥

चित्रलेखा-दं खलु लग्ना इत्यादि परिहासभाषितम् । दुमेंचिनीया मोचयितुं अशक्या । अनेन 'त्वं पुरूरविस बद्धभावासीति मया ज्ञातं ' इति सूचितम् । यतिष्ये मोचियतुं यत्नं करिष्यामि । उर्वशि-स्मरं तावदात्मनो
वननं 'यतिष्ये तावद ' इति । अनेनास्मिन्व्यातकरे त्वया मम साहाय्यं करणीयामिति सूचितम् । मोचनं नाटयति इति नटमधिकृत्योक्तिः । वित्रलेखा तु मोचयत्येव । प्रियमिति-हे लते अस्या गमने क्षणविन्नं क्षणमात्रं विन्नं प्रतिवन्धमाचरन्त्या कुर्वत्या त्वया मम प्रियमिष्टमेयाचरितमनुष्ठितम् । यद्यत इयमपाङ्गनेत्रा प्रशस्तापाङ्गेक्षणवती । यद्घाऽपगतमङ्गं यस्यासावपाङ्गो मदनस्तज्ञानकं नेत्रे यस्यास्तादशी । परिवृत्तार्धमुखी परिवृत्तमर्धं मुखं यस्यास्तथा सती
मयाऽच दृष्टा । यद्वा परिवृत्तार्धमुखी परिवृत्तमर्धं मुखं यस्यास्तथा सती
मयाऽच दृष्टा । यद्वा परिवृत्तार्धमुख्यपाङ्गनेत्राऽपाङ्गयोः प्रेरिते नेत्रे वया साचीकृतलोचनाभ्यां परयन्ती हृष्टा । औपच्छन्दसिकं वृत्तम् । अत्र राङ्गो दृढानुरागो
ध्वन्यते । तेनात्र 'बहुलीभृतबीजस्य निश्चयापत्तिकृपतया परितो हृदये न्यसनात्
'परिन्यासः' नाम सन्ध्यङ्गमुक्तम् । अत्र हाति—अद इदं वायुद्देवतास्येति वायक्यं
ते अस्त्रं धुरेन्द्रस्य कृतापराधान् दैत्यान् केशिनं तदनुयायिनश्च लवणाम्बुराशौ

१ अस्मात्परं-उर्तशी-अलं परिहासेण । मोहानहीणं । चि ०-होदु इ० ।

#### राजा-तेन ह्यपश्लेषय रथं यावदारोहामि ।

( सूतस्तथेति रथमुपश्चेषयति । राजा नाट्येन रथमारोहति । उर्वशी सनिश्वासं राजानमवलेकयन्ती सह सर्खीभिर्निष्कान्ता चित्ररथथ ।)

राजा—( उर्वशीमार्गोन्सुखः । ) अहो नुं खलु दुर्र्छमाभिनिवेशी मदनः ।

एषा मनो मे प्रसमं शरीरात्पितः पदं मध्यमग्रुत्पतन्ती । सुराङ्गना कर्षति खण्डितामात्स्त्रं मृणालादिव राजहंसी ॥२८॥ ( इति निष्कान्ताः सर्वे । )

#### इति विक्रमोर्वशीयं प्रथमोऽद्भः।

प्रक्षिप्य शरा घीयन्तेऽस्मिनिति शरधिर्निषङ्गस्तं प्रविष्टम् । महोरगो महाभुजङ्ग आत्मनः स्वन्नं बिलमिव । उपजातिस्छन्दः । राजा-उपश्ठेषय-समीपमानय । दुर्लभाभिनिवेशी दुर्लभ उर्वशीरूपवस्तुनि अभिनिवेशोऽत्याग्रहोऽस्यास्तीति । अप्राप्यवस्तुप्रार्थनैकशील इत्यर्थः । एषेति-एषा सुराङ्गनोर्वशी पितुनीरायणा-ह्यस्य विष्णोर्मध्यमं पदमाकाशम् ! 'वियद्विष्णुपदं वा तु पुंस्याकाशविहायसी ' इत्यमरः । उत्पतन्त्युद्गच्छन्ती सती मे शरीरात्प्रसभं हठात् । प्रसभं तु बलात्कारो हटः ' इत्यमरः । कर्षत्युद्धत्यापहरति । अत्रार्थ उपमामाह-राजहंसी हंसानां राजा राजहंसः । राजदन्तादित्वात्वूर्वनिपातः । तद्वधृः खण्डितामाल्यूनामान्मृणालाद्विसा-रसुत्रं तन्तुमिव । अत्र खण्डिताप्रादित्यनेन राज्ञो मनसो मदनशरविद्धत्वं सूचितं तेन च 'चित्तासङ्गः' नाम द्वितीयावस्थापि सूचितेत्यनुसंवेयम् । कर्षति ' इत्यनेन राजोत्कण्ठा देव्यास्तत्परिज्ञानं चेत्याद्यग्रिमाङ्कवस्तुबीजमूचनाद् ं अङ्कावतारः ' नामार्थोपक्षेपकीयम् । तह्रक्षणम्–' अङ्कावसाने यत्रैव भाविनोङ्कस्य सूच्यते । वस्तुबीजमुपोद्धातैः सोङ्कावतार इध्यते' इति । अत्र केषांचित्संध्यङ्गानाम-नुक्तत्वेषि न काषि क्षतिः । तदुक्तम् 'न्यूनमप्यत्र यैः कैश्विदङ्गेर्नाट्यं न दुष्यति । यद्युपात्तेषु सम्पत्तिराराधयति तद्विदः ॥' इति अयं पुरूरवा धीरोदात्तो नायकः । तल्लक्षणमाह दशरूपककृद्-'महासत्वोऽतिगंभीरः क्षमावानविकत्थनः। स्थिरो निगूढा-इंकारो धीरादात्तो दढवतः ॥' इति । तस्य साधारणनायिकायामुर्वश्यामभिलाषो न दोषायोर्वश्या दिव्यत्वात् । यथोक्तं वसन्तराजीये-'या काविन्नायिका राज्ञः सा दिव्या स्यात्र भौमिका' ॥ इति । साधारणनायिकालक्षणं दशरूपके—'साधारणस्त्री गणिका कलाप्रागतभ्यधौर्त्ययुक्'। इति । इममेव विषयमधिकृत्योक्तं भरतसूत्रे-'दिव्य-वेश्याङ्गनायाश्च राज्ञा भवति संगमः । वाच्यापि वेश्या साप्यत्र यथैव कुलजा

१ दुर्लभाभिलाषी । इ. पा.

## द्वितीयोऽङ्कः ।

#### \*

(ततः प्रविशति विदूषकः।)

विद्०--हो ही भोः निमन्त्रणिकः परमान्नेनेव राजरहस्येन

तथा । यदा मानुषसंयोगो दिव्यानां योषितां भवेत् । तदा सर्वत्र कर्तव्या ये भावा मानुषाश्रयाः ॥ शापभ्रंशातु दिन्यानामङ्गनानां यदा भवेत् । मानुषैः सह संयोगस्तदैवमुपसर्पणम् ॥ पुष्पैर्भूषणजैः शब्दैरदृश्या सा विलोभयेत् । पुनः संदर्शनं दत्वा क्षणादन्तर्हिता भवेत् ॥ दिव्याभरणमात्यायैर्लेखसंप्रेषणैरपि । ईदशैरभ्युपगमैः समुन्मायस्तु नायकः ॥ उन्मादनात्समुत्पन्नः कामो रितकरो भवेत् । स्वभावोप-गतो लोके नात्यर्थे भावितस्तथा ॥ ये भावा मानुषाणां तु यद्गतं यश्च चेष्टितम् । तत्सर्वे मानुषान्त्राप्य कर्तव्यं देवतैरिप ॥ १ इति एतत्सर्वे परस्ताद्यथायथमूहनीयम्। इति निष्कान्ताः सर्वे-बीजार्थे युःक्तियुक्तं कृत्वा निष्कामो भवति । यदाह-'बीजार्थं युक्तियुक्तं च कृत्वा कार्यं यथारसम् । निष्कामं तत्र कुर्वात सर्वेषां रङ्गवर्तिनाम् ॥ ' इति । प्रथमोऽङ्गः-अङ्गलक्षणमादिभरते- अङ्ग इति रूढि-शब्दे। भावैश्व रसैश्व रोह्यत्यर्थान् । नानाविधानयुक्तो यस्मात्तस्माद्भवेदङ्कः । यत्रा-र्थस्य समाप्तिर्यत्र च बीजस्य भवति संहारः । किं।चेदवलमविन्दुः सोऽङ्क इति सदावगन्तव्यः ॥ ये नायका निगदितास्तेषां प्रत्यक्षचरितसंयुक्तः । नानाव-स्थान्तरितः कार्यस्त्वङ्को यथार्थरसः ॥ ' इति । साहित्यदर्पणे च- प्रत्यक्षनेत-चरितो रसभावसमुज्ज्वलः । भवेदगूढशब्दार्थः क्षुद्रचूर्णकसंयुतः । विच्छिन्नावा-न्तरैकार्थः किंचित्संलप्राबिन्दुकः । युक्तो न बहुभिः कार्यैर्बाजसंहतिमान्न च ॥ नानांविधानसंयुक्तो नातिप्रचुरपद्यवान् । आवःयकानां कार्याणामविरोधाद्विनिर्मितः ॥ नानेकदिननिर्वर्यकथया संप्रयोजितः । आसन्ननायकः पात्रैर्युक्तस्रिचतुरैस्तथा ॥ दूराह्वानं वधो युद्धं राज्यदेशादिविष्ठवः ॥ विवाहो भोजनं शापोत्सर्गो मृत्यू रतं तथा ॥ दन्तच्छेद्यं नखच्छेद्यमन्यद् ब्रीडाकरं च यत् । शयनाधरपानादि नगरायु-परोधनम् ॥ स्नानानुलेपने चैभिर्वर्जितो नातिविस्तरः । देवीपरिजनादीनाममात्यव णिजामपि ॥ प्रत्यक्षचित्रचरितैर्युक्तो भावरसोत्तरैः । अन्ते निष्कान्तनिखिलपात्रोऽङ्क इति कीर्तितः ॥' इति श्रीमद्विकमोर्वशीयटीकायामधप्रकाशिकायां प्रथमोऽङ्कः ॥

कविरिदानीमङ्कान्तरमारभमाणो भाव्यर्थसूचनार्थमर्थोपञ्जेषकं प्रवेशकं ताव-त्प्रस्तौति—तत इति । प्रवेशकलक्षणमप्रे । विदृषकः—विदृषकळक्षणं सुधा-

२ अविदाविद भीः इति । णिमन्तणेकपरवसी ब्रह्मो । इति च पा.

स्फुटन्न शक्तोम्याकीर्ण आत्मनो जिह्वा रक्षितुम् । तद्यावत् तत्रम-वान्वयस्यः कार्योसनादुत्तिष्ठति तावदेतासिन्विरस्न्जनसंपाते विमानप-रिच्छन्द्परिसरे स्थास्यामि । ( ही ही भो णिमन्तणिओ पर- कर्ने मण्णेण विअ राअरहस्सेण पुट्टमाणो ण सक्कुणोमि आइण्णे अत्तणो जीहं रिक्खिदुं । ता जाव तत्तभवं वअस्सो कज्जासणादो उद्देदि दाव इमिस्स विरस्नजणसंवादे विमाणपिडच्छन्दपरिसरे चिट्टिस्सम् । ) (परिकम्य तत्र स्थितः । )

( ततः प्रविशति चेटी । )

चेटी--आज्ञप्तास्मि देवया काशीराजपुत्र्या यथा-हज्जे निपु-णिके यतःप्रभृति भगवतः सूर्यस्योपस्थानं कृत्वा प्रतिनिवृत्त आर्य-पुत्रस्तत आरम्य शून्यहृद्य इव लक्ष्यते । तत्तस्य प्रियवयस्यादार्य-

करे-'विकृताङ्गवचावेषैद्दास्यकारी विद्षाकः । ' इति । साहित्यदर्पणकारोप्याह-'कुसुमवसन्ताद्यामधः कर्मवपुर्वेषभाषाद्यैः । हास्यकरः कलहरतिर्विदृषकः स्यात्स्वकर्मज्ञः ॥ 'इति । 'वयस्यकश्चाद्वपदुः स एव च विदूषकः । अन्तःपुरचरो राक्कां नर्मामात्यः प्रकीर्तितः ॥' इति सागरोपि तह्रक्षणं जगाद । अस्य प्राकृतं पाठ्यम् । उक्तं च--'विदूषकविटादीनां पाठ्यं तु प्राकृतं भवेत् ' । इति । हीहीति विदृषकहर्षसूचको निपातः । 'हीही वैदृषकः ' इत्युक्तत्वात् । रङ्गनाथस्तु 'अ-विदाविद भोः' इति पठित्वा 'अद्याश्रुतसप्राप्तविदाविदभोः पदम् ' । इति सागरमुदाहरति । निमन्त्रणिका भोजनायामन्त्रितो ब्राह्मणादिः परमात्रेन मिष्ठानेन पायसादिनेव। स यथा कण्ठक्षीरभोजनेन स्फुटदुदर इव लक्ष्यते तथेति हास्योत्पादनार्थभुक्तिः । आक्षाणं जनसमदे । णिमन्तणकपरवसी व-द्माणो विअ [ निमन्त्रणैकपरवशो ब्राह्मण इव ] इति पाठो न साधुः । तस्य हास्यानुत्पादकत्वात् । अस्यायमर्थः--परस्य वशः परवशो निमन्त्रणमेवैकं मुख्यं तेन परवशः निमन्त्रणैकपरवशः । यथा कश्चिद्राह्मण एकत्र भोजनामन्त्रणं गृहीतामन्त्रणपारत-गृहीत्वान्यत्र स्वादुत्तरमिष्टान्नसंभवं दृष्टा तदाकृष्टोपि न्ज्यादन्यत्र गन्तुं न शक्नोति तथाहमपि राजरहस्यगोपनैकपरवशः सन्ना-कीणें जिह्नां रक्षितुमपारयन्नपि तद्रहस्यं वक्तुं न शक्नोमि इति । अन्यथा-स्याख्याने 'परवश' शब्दस्यास्वारस्यापत्तेः । कार्यासनात् व्यवहारासनात् ' विमानपरिच्छन्द इति प्रासादनाम । परिसरः 'पर्यन्तभूः परिसरः ' इत्यमरः । चेटी...देव्या देवी कृताभिषेकाप्रमहिषी । 'देवी कृताभिषेकायाम् ' इत्यमरहेमचन्द्री। हुझे इत्यनेन प्रेष्या वाच्या। 'समा हलेति प्रेष्या च हुझे वेश्याज्जुका

माणवकाज्ञानीहि तावदस्योत्कण्ठाकारणमिति । तत्कथं खलु मया स ब्रह्मबन्धुरतिसंघेयः । अथवा विरल्तृणाग्रलग्नमिवादयायपिलले चिरं न तस्मिन् राजरहस्यं तिष्ठति । यावदेनमन्विष्यामि । (परिकम्य भवलेक्य च ।) एप खलु आलिखितो वानर इव किमिप तूष्णींभूत आर्यमाणवकास्तिष्ठति । यावदेनमुपप्तर्णमि । (उपस्य ।) आर्य बन्दे । (आणत्तिष्ठाते । यावदेनमुपप्तर्णमि । (उपस्य ।) आर्य बन्दे । (आणत्तिष्ठा देवीए कासिराअपुत्तीए जधा हञ्जे णि उणिए जदोपँहुँदि भअवदो सुज्जस्स उवत्थाणं करिअ पिडणीवृत्तो अज्जउत्तो तदो आरहिअ सुण्णहिअओ विअ लक्खीओदि । ता तस्स पिअवअस्सादो अज्जमाणवआदो जाणाहि दाव से उक्कण्ठाकालणं ति । कहै खु मए सो बह्मबन्धू अहिसंधेओ । अहवा विरलतणगण्लगां विअ अवस्साअसालिलं चिरं ण तिस्म राअरहस्सं विदृदि । जाव णं अण्णेसामि । एसो क्खु आलिहिदो वाणरो विअ वित्रि तुणिहभूदो अज्जमाणवओ चिद्वदि । जाव णं उवसप्पामि । अज्ञ वन्दामि ।)

तथा। इति दशरूपकम् । 'हण्डे हक्के रलाह्वाने नीचां चेटीं सखीं प्रति ।' इत्यमस्थ। भार्यपुत्र आर्थस्य श्रग्धरस्य पुत्र इति भर्ताभिधीयते । ग्रन्यहृदयः ग्रन्यं कस्यापि विषयस्य चिंतापरतया स्विवपयपरिच्छेदासमर्थं हृदयं चित्तं यस्य । माणवक इति विदूषकनाम । उत्कण्ठाकारणम्--उत्कठा उत्कलिका कामादिजन्या स्मृतिरिति यावत् । 'चिन्ता तु स्मृतिराध्यानं स्मरणं सस्पृहे पुनः । उत्कण्ठोत्कलिके तस्मिन्न-भिध्या तूभयोरिष ॥' इति शब्दार्णवः । अत्रोत्कण्ठास्वरूपं । तदनुभावाश्र भावप्रका-शिकायाम्--' सर्वेन्द्रियसुखास्वादो यत्रास्ते हि मनः स्नियाम् । तत्रप्राप्तीच्छां ससङ्का-ल्यामुत्कण्ठां कवयो विदुः ॥ अन्तःसंभोगसंकल्पस्तत्तदाशावलोकनम् । अङ्गम्लानि-भेनोरिक्तमेनोरथविचिन्तनम् ॥ अधिजानुमुजालम्बिक्पोलतलमासनम् । प्रसन्नमुख-रागश्र स्वेदोष्मा गद्रदा च वाक् ॥ उत्कण्ठानुभवा भावाः कथ्यन्ते भावकोविदैः ॥' इति । ब्रह्मबन्धुरिति साधिक्षेपं चचः । ' ब्रह्मबन्धुरिक्षेपे निर्देशे च द्विजन्मनाम् ।' इति विश्वः । ब्रह्म ब्रह्मणजतिर्वन्ध्रस्य केवलं जात्यैव ब्राह्मण इत्यर्थः । अतिसंघेयो वश्वनीयः । अवश्यायसलिलमिव नीहारवारीव । ' अवश्यायो हिमे द्वे सततार्जनकर्मणि । इति विश्वलोचनः । हिमजलबिन्दुर्यथा क्षणं तृणाग्रे स्थित्वा तस्मात्प्रच्युतो

१ रहस्तं. २ आलेख्खवाणरो.

विदूषकः—स्वस्ति भवत्यै (आत्मगतम् ।) इमां दुष्टचेटिका दृष्ट्या तद्राजरहस्यं हृद्यं भित्त्वा निष्कामतीव । (प्रकाशकम् ।) निपु-णिके संगीतन्यापारमुज्झित्वा क प्रस्थितासि । (सिथ्य भोदीए । इमं दुरुचेडिअं पेक्खिअ तं राअरहस्सं हिअअं भिन्दिअ णिक्कमदि विअ । णिउणिए संगीदवावारं उजिझअ कहिं पत्थिदा सि )

निपुणिका—देव्या वचनेनाचार्यमेव द्रष्टुम् । (देवीए वअणेण अजं एव्व पेक्सिद्धं । )

विदूपकः—किं तत्रभवत्याज्ञापयति। (किं तत्तहोदी आणवेदि।)
निपुणिका—देवी भणित सदाप्यायीं मिय पक्षपाती न मामनुचितवेदनादुः खितामुपेक्षते इति। ('देवी भणादि सदावि अज्जो मइ
पक्खवादी ण मं अणुइदवेअणादुविखदं उवेक्खदित्ति।)

विदूपक:—( सवितर्कम् । ) किं वा प्रियवयस्येन तत्रभवत्याः प्रति-कूलमाचरितम् । ( किं वा पिअवस्तेण तत्तमोदीए पीडऊलं आचरिदं । )

निपुणिका—आर्य यिन्निमित्तं भर्तोत्किण्ठितस्तस्याः स्त्रिया नाम-धेयेन भर्त्रो देव्यालिपिता । ( अज्ज जंगिमित्तं भट्टा उक्किण्ठिदो ताए इत्थिआए णामधेएण भट्टिणा देवी आलविदा । )

विदूषक:--( स्वगतम् ।) कथं स्वयमेव तत्रमवता रहस्यभेदः

भवित तथा इत्यर्थः । आलिखितश्चित्रे निवेशितः । किमिप केनापि कारणेन । विद्वषकः — स्वित्ति भवत्ये 'नमःस्वित्ति '— इत्यादिना चतुर्या । संगीतव्यापारं संगीते व्यवसायम् । निपुणिका — मिय पक्षपाती ममानुकूलकारी इत्यर्थः । अनुविता या वेदना तया दुःखिताम् । यद्वाऽनुचितस्य श्रोतुमयुक्तस्य या वेदना ज्ञानं तेन दुःखिताम् । इयं सामिप्राया चाद्वक्तिविद्वषकप्रतारणायैवेति बोध्यम् । 'अनुभूत्वेदनां सुदुःखिताम् ।' इति काटयवेमः पठिते । रङ्गनाथस्तु 'आर्यस्य ममोपि अदिक्षिण्यं इति पाठं गृहीत्वा 'अदिक्षण्यमननुकूलता' इति व्याख्याति । निपुणिका — यिकिमित्तं यस्याः कारणात् । उत्कष्ठा अस्य संजाता स उत्किण्यतः । नामधेयेन — नाम्ना । 'हपनामभागेभ्यो धेयः ' इति धेयप्रत्ययः । आलुप्तिता सम्बोधिता । विद्वषकः — जिह्नायन्त्रणेन यन्त्रणं निप्रहः । वावसंयमेन

१ अज्ञ देवी; देवी भणादि जथा-अज्ञस्स मम उअरि अद्किखणां । ण मं अणुइद-नेअणादुील्वदं अवलोअदित्ति । इ. रंगनाथः पठति ।

कृतः किमिदानीमहं जिह्नायन्त्रणेन दुःलमनुभनामि । ( प्रकाशम् । ) किम् आमन्त्रिता । तत्रभवती उर्वशीति । तस्या अप्सरसो दर्शनेन उन्मादितस्तत्रभवान् न केवलं तत्रभवतीं मामपि विनोदिवमुखो दृढं पीडयिति । ( कहं सअं एव्व तत्तभवदा रहस्सभेदो किदो । किं दाणि अहं जीहाजन्तणेण दुक्लं अणुहवामि । किं आमन्तिदा तत्तहोदी उव्वसित्ति । ताए अच्छराए दंसणेण उम्मादिदो तत्तभवं ण केवलं तत्तभोदिं मिप विणोदिवमुहो दिढं पिडेदि । )

निपुणिका—( आत्मगतम् । ) कृतं मया भेदनं भर्तू रहस्यदु-र्गस्य । ( प्रकाशकम् । ) आर्य किं ताबद्देव्यै निवेदयामि । ( किदं मए भेअणं भिट्टणो रहस्सदुग्गस्स । अज्ञ कि दाब देवीए णिवेदेमि । )

विदूपक:— निपुणिके विज्ञापय तत्रभवतीम् । यते तावन्मृगतु-ण्णिकाया निवर्तियतुं वयस्यम् । तते। देव्या मुखं द्रक्ष्यामीति । (णि-उणिए विण्णवेहि तत्तभोदिं । जदामि दाव मिअतिण्हिआदो णिवत्तेदुं वअस्सं । तदो देवीए मुहं पेक्खिस्सं ति । )

निपुणिका—यदार्य आज्ञापयति । ( जं अज्जो आणवेदि । ) ( इति निष्कान्ता । )

इत्यर्थः । कथनौत्सुक्येपि रहस्यरक्षाया आवर्यकत्वादुःखम् । उन्मादितो मत्तः । यद्वा कामादिमूढिचित्तः । तदुक्तं साहित्यदर्पणे—' चित्तसंमोह उन्मादः कामशो-कभयादिभिः ।' इति । विनोदिवमुखः विनोदस्य विहारस्य विमुख पराङ्मुखः कुत्रापि रितमर्कुवित्रित्यर्थः । 'विनोदपराङ्मुखः ' इत्यत्र ' अशितव्यविमुखं ' इति रङ्गाथः पठिते । तत्र अशितव्यस्य खाद्यस्य विमुखं। यथा तथेत्यव्ययीभावः । 'अशितव्यविमुखः ' इत्यपि रङ्गाथोद्धृतः पाठः । निपुणिका—रहस्यदुर्गं तस्य । दुरवगमं भर्तू रहस्यं ज्ञातमिति यावत् । विदूषकः—तावत् प्रथमम् । यद्वा सकलेन सामर्थ्येन । 'यावत्तावच साकल्ये ' इत्यमरः । मृगतृष्णिकाया दुःसम्पाद्यादर्थात् । 'परिसन्तिद्वा' इत्यादिपाठस्त्वसाधुः । मम पक्षपाती भवान्मदर्थे

१ निपुणिके विशापय मम वचनेन काशिराजदुहितस्य । परिश्रान्तोस्प्येतस्या मुगतृष्णि-काया वयस्यं निवर्तयितुम् । यदि भवत्या मुखकमलं प्रेक्षिष्यते ततो निवर्तिष्यते इति । (णिउ-णिए विण्णवेहि मम वभणेन कासिराअदुहिदरम् । परिस्तन्तिह्न इमाए मिभतिष्हिआए वअस्सं णिअत्ताबेदुम् । जह भोदीए मुहकमलं पेस्विसदि तदे। णिभत्तिस्सदित्ति ।) इ. पा.

(नेपथ्ये वैतालिकः।)

जयतु जयतु देवः ।

आलोकान्तात्प्रतिहततमोत्रृत्तिरासां प्रजानां तुल्योद्यागस्तव दिनञ्जतश्चाधिकारां मता नः। तिष्ठत्येष क्षणमधिपतिज्योतिषां व्योममध्ये पष्ठं भागे त्वमपि दिवसस्यात्मनस्छन्दवर्ती॥ १॥

तेरतेत्याशंसे इति चेटीमुखेन बुवत्ये राज्ञ्ये नाहं किमपि कर्तुं शक्त इत्यादार्थ-विद्पकप्रतिसंदेशस्यासमञ्जसत्वात् । नेपध्ये—वैतालिकः विविधेन तालेन चरतीति । 'चरति 'इति ठक् । विविधस्तालः प्रयोजनमस्य इति वा टक् । बोधकरः । जयतु विजयेन वर्धताम् । आलंकान्तादिति --लोक-स्य भुवनस्यान्तो लोकान्तस्तस्मादा तमभिन्याप्य । राज्ञो दिनकृतश्च दिगन्तन्या-पिप्रतापवत्वात् । आसां प्रजानां जनानां प्राणिनां च प्रतिहृता निरस्ता तमसस्त-मोगुणस्य ध्वान्तस्य च वृत्तिव्यापारो येन स तथोक्तः । राज्ञः पक्षे विनयादि-शिक्षया दिनकृत्पक्षे तेजोव्यापारेण च । यद्वा आलोकान्ताद्दर्शनमात्रात् । ' अन्तः स्वरूपे निकटे प्रान्तं निश्वरानाशयोः '। इति हेमचन्द्रः । राह्योतिधर्म-शीलत्वाहिनकरस्य देवतात्मकत्वादुभयोरिप पावकत्वम् । स्मर्थते च ' अग्नि-चित्कपिला सन्त्री राजा भिक्षुभेहोदधिः । दष्टमात्राः पुनन्त्यंते तस्मात्परयेत्सदा बुधः ॥ 'इति । तथा च रघुवंशे सप्तदशसर्गे-' दुरितं दर्शनेन झंस्तत्त्वार्थेन नुदंस्तमः । प्रजाः स तन्त्रयांचके शश्वत्सूर्य इवोदितः ॥ 'इति । तव दिनकृत-श्वाधिकारो नियोगस्तुल्यः समान उद्योगो न्यापारो यस्य तादशः नो मनः। तथाहि । एप ज्योतिषामधिपतिः सूर्यः क्षणं व्योममध्य आकाशमध्यदेशे तिष्ठति विश्राम्यति । मध्याहसमय इत्यर्थात् । त्वमपि दिवसस्याष्टधा विभक्तस्य षष्ठे भाग आत्मनञ्छन्दवर्ती स्वेच्छानुसारतस्तिष्ठसि । तत्कालञ्ययस्य शास्त्रनि-यमातन्त्रत्वात् । अत्रेयं व्यवस्था-राज्ञा दिवसमष्टधा विभज्य तत्र प्रथमे भागेः र्Sमिहोत्रबाह्मणतर्पणादि कर्तव्यम् । अनन्तरं व्यवहारसभा प्रवेष्टव्या । तदुक्तं मनुना- उत्थाय चरमे यामे कृतशौचः समाहितः । हुताप्तिर्नाह्मणाश्चार्च्य प्रवि-शेत्स ग्रुमां सभाम् ॥ 'तदन्तरं भागत्रयं व्यवहारकालः । तदुक्तम् 'दिवस-स्याष्टमं भागं मुक्त्वा भागत्रयं तु यत्। स कालो व्यवहाराणां शास्त्रदृष्टः परः स्मृतः ॥ ' इति । व्यवहारदर्शनानन्तरं स्नानभाजनादि कर्तव्यम् । यदाह् याह्नवल्क्यः-' व्यवहारांस्ततो स्ट्रा स्नात्वा भुंजीत कामतः। 'इति। अनन्तरकालकर्तव्यमाह मनुः-' भुक्तवान्विहरेचैव स्त्रीभिरन्तःपुरे सह। विहृत्य तु यथाकालं पुनः कार्याणि चिन्तयेत् ॥ 'इति । षष्ठे स्वैरविहारो मन्त्रो वा

१ च सवितुः. २ षष्ठे काले त्वमपि लभसे देव विश्रान्तिमहः। इ० पा०.

विदूपक:—-(क<sup>र्ण</sup> दत्वा ) एष कार्यासनादुत्थित इत एवाग-च्छति वयस्यः । यावदस्य पार्श्ववर्ती भवामि । (एसो कज्जासंणा-दो उष्टिदो इदो एवव आअच्छिदि वअस्सो । जाव से पास-वत्ती होमि । (इति निष्कान्तः । )

( प्रवेशकः । )

( ततः प्रविशति उत्कण्ठितो राजा विदूषकश्च । )

राजा--

आ दर्शनात्त्रविष्टा सा मे सुरलोकसुन्दरी हृदयम् । बाणन मकरकेतोः कृतमार्गमबन्ध्यपातेन ॥ २ ॥

सेव्यः । सास्यैतावान्स्वैरविद्वारकालो यस्य तिस्रस्त्रिपादोत्तरा नाडिकाः । इति नीतिविद्ध । मन्दाक्षान्ता छन्दः । तह्नक्षणम्- भन्दाकान्ता जलधिषडगैम्भी नतौ तादुरू चेत ।' इति । प्रवेशकः-वक्तव्यस्य बाहुल्यादसभङ्गप्रसङ्गेनाधमपात्रोक्त्या प्रवेशकः क्रियते । यदाह ' यस्तु प्रयोगबाहल्यादङ्केर्थो न समाप्यते । बहुवृत्ता-न्तोल्पकथैः स विधेयः प्रवेशकैः । अङ्कानामन्तरारुषु संक्षिप्तार्थप्रयोजनैः । भृत्यवर्गे कथाबद्धो विज्ञेयाऽयं प्रवेशकः ॥ 'इति । प्रवेशके बाहुल्यात्सीरसेनी प्रयोक्त-व्येति- 'हीनाभ्यमेव पात्राभ्यामङ्कादी यः प्रवर्तते । प्रवेशकः स विज्ञेयः शौरस-न्यादिभाषया ॥ ' इति वेणीसंहारटीकायां जगद्धरोद्धताद्भरतश्चोकाद्भम्यते । प्रवेशकलक्षणं सुधाकरे—'यत्रीचैः केवलं पात्रैभाविभृतार्थसूचनम् । अङ्कर्यो-रभयोर्मध्ये स विज्ञेयः प्रवेशकः ॥' इति । अत्र रङ्गनाथव्याख्या यथा-" उत्तं च धनिकेन- तहुदेवानुदात्तोक्त्या नीचपात्रप्रयोजितः । अङ्कृदयान्तर्वि-क्षेयः शेषं विष्कम्भके यथा॥ 'इति । तद्वदेवेति विष्कम्भकलक्षणोक्तं भूत-भविष्यदर्थज्ञापकत्वं संक्षिप्तार्थत्वं चात्रातिदिश्यते । अङ्कद्वयस्यान्तरिति प्रथ-मोङ्के ऽस्य निषेधः । यद्यपि चात्राङ्कद्वयस्यान्तरिस्यविशेषेण प्रथमान्त्याङ्कयोः प्रवेशकनिषेधोऽवगम्यते तथापि शेषाङ्के सर्वत्र तद्दीनात्प्रथमाङ्क एव केवलमस्य ानेषेघ एतहृक्षणकृतामभित्रेतः । तथा च देवपाणिविराचेतदशरूपकटीकायां साहसाङ्कीयटीकासंमतिरपि—' नास्चितस्य पात्रस्य प्रवेशः प्रवेशं सूचयेत्तस्मादमुख्याङ्के प्रवेशकात् ॥ मुख्याङ्कः प्रथमाङ्कः । एतेन मुख्या-क्केतराक्के प्रवेशको बोद्धव्य इति । वस्तुतस्त प्रवेशकोत्तरभाविनो प्रन्थस्याक्कः शब्दवाच्यत्वादन्त्याङ्केप्यस्याङ्कद्वयान्तर्वितितं घटत ऐवेति युक्तः प्रथमाङ्क-मात्रेऽस्य निषेध इत्यलं पहनलीलया ॥ ' इति । उत्कण्ठितः—विरहनेदनानिधुर ्रत्यर्थः । उत्कष्टालक्षणमुक्तं प्राक् । आदर्शनादिति—सा सुरलेषसु-

९ धम्मासनसमुखिदो । इ. पा.

विदूपकः— ( आत्मगतम् । ) संपीडिता खलु तावत्तपस्विनी काशी-राजपुत्री । ( संपीडिदा खु दाव तवस्सिणी कामिराअउत्ती । )

राजा-अपि रक्ष्यते रहस्यनिक्षेपः।

विदूपकः—(सिवधादमात्मगतम् ।) हा धिक् हा धिक् अभिसं-हितोऽस्मि दुष्टदास्या । अन्यथा न खलु वयस्य एवं पृच्छेत् । ( हध्धी हध्धी अहिसंधिदोक्षि दुदृदासीए । अण्णधा ण खु वअस्सो एवं पुच्छांद ।)

राजा—(साशङ्कम् ।) किं भवांस्तूष्णीमास्ते ।

विदूषक:—एवं मया नियन्त्रिता जिह्वा यद्भवतोपि सहसा प्रतिवचनं न द्दामि । ( एव्वं मए णिअन्तिदा जीहा जं भवदोवि सहसा पडिवअणं ण देमि । )

राजा—युक्तम् । अथ केदानीमात्मानं विनोदयेयम् । विदूषकः—महानसं गच्छावः । (महाणसं गच्छहा । ) राजा—किं तत्र ।

न्दरी अप्रतिमलावण्यवती दिन्याङ्गनाऽवन्ध्यपातेनावन्ध्यः सफले लक्ष्यभेदक इति यावत् । पातः पतनं यस्य तेन । मकरः केतौ केतुर्वा यस्य तस्य मकरकेतोः कामस्य बाणेन कृतमार्ग विद्धं मे हृद्यमा दर्शनाद्रविद्यास्ति । तत्र चिरवासं करोतीति यावत् । अत्र शृङ्गारालम्बनस्य राज्ञः स्मृत्याद्यवस्थास्तत्र तत्र यथा यथम्ह्याः । इत आरभ्य बिन्दुप्रयत्नयोः समन्वयरूषः प्रतिमुखसन्धः । तन् हृक्षणं साहित्यदर्पणे—' फलप्रधानोपायस्य मुखसन्धिनिवोशिनः । लक्ष्यालक्ष्य इवोद्भेदो यत्र प्रतिमुखं च तत् ॥ ' स चात्रोवशिषुरूरवसः समागमहेतोरनुराग-बीजस्य पूर्वाङ्कोपक्षिप्तस्य चित्रलेखाविदृषकाभ्यां ज्ञायमानतया किंचिलक्ष्यस्य देव्या च चेटीद्वारा किंचित्रक्षयमानस्योद्धेदरूषः । बिन्दुप्रयत्नयोर्लक्षणे यथा-दिभरते—'प्रयोजनानां विच्छेदे यदविच्छेदकारणम् । यावत्समार्भि बन्धस्य स बिन्दुरिति संज्ञितः ॥ ' इति । यथात्रोर्वश्यादिगमनेन विच्छेदे सति 'आद-श्रेनात्प्रविद्या द स्थादिना । 'अपस्यतः फलप्रार्भि यो व्यापारः फलं प्रति । परं चौत्युक्यगमनं प्रयत्नः स प्रकीर्तितः ॥ ' इति । यथात्र 'राजा–तदुपाय-श्रिन्त्यतां येन सफलप्रार्थनो भवेयम् । " इति । विद्युषकः-तपस्वनी वराकी-त्यनुकम्पावचनम् । राजा—रहस्यनिक्षेपो रहस्यमेव निक्षेपः । विद्युषकः-अ-

१ भी महा०.

विदूषकः—तत्र पञ्चविधस्याभ्यवहारस्योपनतसंभारस्य योजनां प्रेक्षमाणाभ्यां शक्यमुरकण्ठा विनोद्यितुम् । ( तिहं पञ्चविहस्स अञ्भवहारस्स उवणद्रसंभारस्स नोअणं पेक्खमाणेहिं सक्कं उक्केण्ठा विणोदेटुं । )

राजा—(सस्मितम् ।) तत्रेप्सितसंनिधानाद्भवानरंस्यते । मया खलु दुर्लभप्रार्थनः कथमात्मा विनोद्यितन्यः ।

विदूषक:—ननु भवांस्तत्रभवत्या उर्वश्या दर्शनपथं गतः । ( णं भवं तत्तहोदीए उन्वसीए दंसणपहं गदो । )

राजा-ततः किम्।

विदूषकः—न खलु सा दुर्लभेति समर्थये । ( ण क्लू सा दुछ-होत्ति समत्थेनि । )

राजा—पॅक्षपातोऽयमवधार्यताम् ।

विदूपक:—एतावन्मन्त्रयमाणेन भवता वर्धितं मम कौतूहलम् । किं तत्रभवत्युर्वेश्यहमिव विरूपतयाद्वितीया रूपेण । ( एत्तिअं मन्त-

भिसंहितः प्रतारितः । महानसं पाकस्थानम् । विदूषकः -पञ्चविधस्य पञ्च विधाः प्रकारा भक्ष्यभोज्यलेखचोष्यपेयभेदाद्यस्य । अभ्यवहारस्यान्नस्य । उपनताः संभाराः सामग्री यस्य । योजनां संविधानमुपकरणद्रव्यैः संयोग-मिति वा । शक्यं च श्वमांसादिभिरिप क्षुत्रतिहन्तुम् १ इति महाभाष्यकारप्रयोगादुत्कण्ठा विनोदियतुं शक्यमित्यत्र शक्यमित्यनेनोत्कण्ठाया भिन्नलिङ्गस्य सामानाधिकरण्यं साधु । तथा च वामनसूत्रम् शक्यमिति रूपं विलिङ्गवचनस्यापि कर्माभिन्नायां सामान्योपकमात् । शति शक्या १ इति च पाठः भावत्वनतीमुत्कण्ठाम् १ इत्यपि पाठः । राजा—ईप्सितस्य इष्टस्य मिष्टान्नस्य । दुर्लभन्नार्थने दुर्लभं प्रार्थनं यस्य । विदूषकः — ननु भवानित्यादि । त्वादशोनुपमसौनद्येवानुष्रपस्तस्य दर्शनप्यं गतश्चेद् ध्रुवं तयापि त्वयि बद्धभावया भवितव्यमिति विद्षकस्य भावः । ननुरत्र प्रश्नार्थकोऽवधारणार्थको वा । राजा—पक्षपातोऽयं तवास्माकं यस्त्वामेवं वादयत्यन्यथोर्वश्चेवानुपमठावण्यवती नाहं तस्याः षोडशीनमपि कलां स्पृशाम्यतः सा मिय बद्धभावा भवेदिति दूरापेतिमिति राज्ञो भावः । अत्र समानार्थे वचनं शाकुन्तर्ञ 'सर्वः कान्तमात्मीयं पश्यित ' इति । विद्षककः ।

१ बलवंदी इ. त्य. २ भी पक्ष०; पक्षपाताहते तनावद्व०.

अन्तेण भवदा विड्ढूदं मे कोदृहलं । किं तत्तभोदी उव्वसी अहं विअ विरुवदाए अदुदीआ रुवेण । )

राजा—माणवक प्रत्यवयवमशक्यवर्णनां तामवेहि । समासतः श्रूयताम् ।

विदूपकः—अवहितोस्मि । ( अवहिदो ह्यि । ) राजा—

आभरणस्याभरणं प्रसाधनविधेः प्रसाधनविशेषः। उपमानस्यापि सखे प्रत्युपमानं वपुस्तस्याः॥३॥

विदूषकः—अतः खलु भवता दिन्यरसाभिलाषिणा चातकव्रतं गृहीतम् । ( अदो खु भवदा दिन्यरसाहिलासिणाचादअन्वदं गैहिदं । )

राजा—विविक्तादते नान्यदुत्सुकस्य शरणमस्ति । तद्भवान्प्रमद्-वनमार्गमादेशयतु ।

विदयक:—( आत्मगतम् ) का गतिः । ( प्रकाशम् । ) इत

अहीमव विरूपतया विदूषकस्य कुरूपत्वं प्रसिद्धम् हास्यजननार्थमिदं वचः । तदुक्तं-'हास्यकुच विदूषकः ' इति । **राजा**—' माणवक ' इति विदूषकनाम । प्रत्यवय-वमवयवशः । अशक्यवर्णनां तस्या रूपं वर्णयितुं न शक्यम् । अतः समासतः संक्षेपतः । आभरणस्यति-सखे तस्या उर्वश्या वपुराभरणस्य मुक्ताहारा-देराभरणं मण्डनम् । तस्या वपुःप्रकर्षोऽलंकारणामपि शोभां पुष्यतीति भावः । प्रतिकर्म कुङ्कमतिलकचन्दनचर्चादिना शरीरशोभासम्पादनं तस्य विधि: करणं तस्य प्रसाधनविशेष उत्कृष्टं प्रसाधनम् । प्रसाधनं तस्या वपुषः शोभां न सम्पादयति किंतु स्वयमेव तच्छर।रसम्पकितिरातिसवां भिगं लभन **इ**ति भावः । उपमानस्य चन्द्रादेरपि प्रत्युपमानम् । वपुःशब्देनात्र मुखा<mark>यवयव</mark> **लक्ष्यन्ते । उपमानं ह्युपमेया**पेक्षयाधिकगुणं भवति । तस्या **मु**खाद्यपेक्षया द्दीन-। गुणाश्चन्द्राद्य उपमानभावं जहत उपमेयतां प्रपद्यन्त इति भावः । प्रतीपमलंकारः । विदूषकः-दिव्यरसाभिलाषिणा दिव्याङ्गनानुरागप्रणयिना । चातकपक्षे दिव्यरसी बृष्टिजलम् । चातको यथा मेघवारि विहाय नान्यज्ञलं पिबति तथा भवानपि तामेवानुदिवसं ध्यायन कुत्रापि निर्नृति लभत इति भावः । 'रसो गन्धरसे स्वादे तिक्तादे। विषरागयोः । शृङ्गारादे। द्रवे वीर्थे देहधात्वम्बुपारदे ' ॥ इति विश्वः । 'दावीघाटोऽथ शारङ्गः स्तोककथातकः समाः ।' इत्यमरः । अतःपरं

१ 'ता दवा तुमंकहिं पत्थिदो ' 'कहिं दाणिं पत्थिदो ( मस्थितः ) ' इत्यार्थिकम्।

इतो भवान् । (परिकम्य ।) एतेन प्रमद्वननोदितेनेव प्रत्युद्धते। भवा-नागन्तुको दक्षिणमारुतेन । (का गदी इदो भवं । एदेण पमद्वण-नोदिदेण विअ पच्चुमादो भवं आअन्तुओ दक्षिणमारुदेण ।)

राजा--( विलोक्य । ) उपपन्नमिदं विशेषणमस्य वायोः । अयं हि

निषिञ्चन माधवीमेतां छतां कोन्दीं च नंतियन्। स्तेहदाक्षिण्ययोर्योगात्कामीव प्रतिभाति मे ॥ ४ ॥

ंतत्तावत्त्वं कुत्र प्रस्थितः ' इत्यधिकं केचित्पर्ठन्ति । **राजा**—विविक्ताद्विजनात् । 'विविक्तौ पूतविजनौ ' इत्यमरः । ' विविधशिशिरोपचारात् ' इत्यपि पाठः । ' शिशिरोपचारः शीतलवस्तुपरिशीलनम् '। इति रङ्गनाथः। उत्सुकस्य विर-होत्किण्ठितस्य विरहवेदनापीडितस्य वा । ' कालाक्षमत्वमीत्सुख्यं मनस्ताप-ज्वरादिकृत् '। इत्यलंकारे । वस्यति च ' पर्युत्सुकां कथयसि प्रियदर्शनां तामार्ते न पश्यास पुरूरवसं तद्थे । ' इति । शरणमाश्रयः रक्षित । ' शरणं गृहरक्षित्रोर्वधरक्षणयोरिप ' इति मेदिनी । प्रमदवनं यत्र प्रमदाभी राजा क्रीडित तद्वनम् । 'स्यादेतदेव प्रमदवनमन्तःपुरोचितम् । 'इत्यमरः । प्रमद-वनलक्षणं वृक्षारापे-- ' उद्यानापवनारामा वनं प्रमदपूर्वकम् । पञ्चघा निष्कुटं चेति वृक्षवाटी प्रशस्यते ।...अथ वनं प्रमदपूर्वकम् । अन्तःपुरैकभोग्यं स्यात् 'इति । विद्यकः -- का गतिः क उपायः । मार्गादेशनमवश्यं कर्तव्यामिति भावः । वयस्यं मृगत्िणकाया निवर्तियतुं यतिष्य इति राग्नेय दत्तत्रचसो राजाज्ञाकरणावस्यक-तया निर्विण्णस्येयमुक्तिः । नोदितेन प्रेरितेन । प्रत्युद्गतोभिमुखागमनेन संभा-वितः । दक्षिणमारुतेन दक्षिणाशागतेन वायुना स्त्रीणामनुवृत्तिपरेण च । राजा—उपपन्नं युक्तम् । विशेषणं 'दक्षिणः ' इति । राज्ञा तावत्स्त्रीणामनुवृत्त्यु-त्सक इत्येवार्थो गृहीतः । निषिञ्जिनि-एतां गुररताप् दत्यमानां भाषवां वासन्ती उता निषिञ्चन् निषेकेण मधुनो रेतसथ्य मधुसम्पन्नां प्रसवाधानवतीं च कुर्वन् कौन्दीं लता नर्तयन् लास्यं कारयन् । 'वासन्ती माधवी लता' इत्यमरः । 'माघ्यः कुन्दः कुरण्टकः' इति रत्नकोषः । स्नेहदाक्षिप्ययोर्माधव्या कौन्दां च दाक्षिण्यं तथार्थे।गादेकत्रसम्बन्धादयं वायुमें कामी कामुक प्रतिभाति । स्नेहशब्दः श्लिष्टः । मदप्रसेकः प्रेमाविभीवश्चेति तस्यार्थः दाक्षिण्यं कामिनीचित्तानुवर्तनम् । तदुक्तं साहित्यदर्पणे—'दाक्षिण्यं चेष्टया बाचा परिचत्तानुवर्तनम् । ' इति । ' माधन्या हि वासंतिक्या नववयोविशेष-शालिन्या भामिन्या इव निषेको माध्याश्च कौन्या भ्रमरविसरापीतायाः प्रग-

१ लक्ष्मी, बहीं, बार्द्ध, ऋद्धिं, इ. पा. २ लासयन्, कुन्दशेषं च नर्तयन् । इ. पा.

विदूषकः — ईदृश एव तवाभिनिवेशो भवतु । ( परिकामितकेन । ) एतत्प्रमदवनद्वारम् । प्रविशतु भवान् । ( ईरिसो एव्व दे अहिणिवेसो होतु । एदं पमदवणदुवारं । पविसदु भवं । )

राजा-प्रविशायतः।

( उभौ प्रविशतः । )

राजा—( अम्रतो विलोक्य । ) वयस्य न मया साधु समर्थितमा-पत्प्रतीकारः किल प्रमद्वनोद्यानप्रवेश इति ।

> विविश्चर्यदहं तूर्णस्यानं तापशान्तये। स्रोतसेवोद्यमानस्य प्रतीपतरणं हि तैत्॥

विदूषक:--कथिव। (कहं विअ।)

राजा—

इदमस्रलभवस्तुप्रार्थनादुर्निवारं प्रथममपि मनो मे पञ्जबाणः क्षिणोति । किमुत मलयवातोन्सूलितापाण्डुपत्रै-रुपवनसहकारैर्द्शितिष्वङ्कुरेषु ॥ ६॥

त्भाया नर्तनमात्रमित्यहो कामिन इवास्य युक्तकारितेति भावः । एवं च माधवीमाध्योज्येष्ठाकानिष्ठाख्यनायिकाविशेषत्वं प्राकाशि ।' इत्यत्र रङ्गनाथटीका । ज्येष्ठाकिनिष्ठेत्यत्र व्यत्यासेन योजना । विषद्भकः—ईदशो वायोरिव । अभिनिवेश आग्रह्धित्तासङ्गो वा । उर्वशीसंकान्तरागेणापि भवता राज्ञ्यां दाक्षिण्यमाचरितव्य-भिति भावः । राजा—समर्थितं चिन्तितम् । आपत्रतीकारो मनस्तापदूरी-करणोपायः । उद्यानमुपवनम् । विविश्वारिति — अहं तापशान्तये आतङ्कानवृत्त्यर्थे यदुद्यानं तृणे झटिति विविश्वः प्रवेष्ठ्रमिच्छुरस्मि तत् । स्रोतसा नदीर-येणोद्यमानस्य प्रतीपतरणं प्रतिकृत्रस्यभवति जातामिति शेषः । स्रोताजवस्य प्रतीपं तरतो यथाधस्तादेव गतिर्जायते तथा सन्तापनिवृत्त्यर्थमुद्यानं प्रविविक्षोमम संतापवृद्धिरव जायत इति भावः । इद्मिति— न सुलभं सुखेन लब्धं शक्यमसुलभं यदुवेशीरूपं वस्तु तिस्मन्या प्रार्थना तस्या दुनिवारं निवारियतुम-शक्यं मे मनः प्रथममिप प्रथमं तावत्पञ्चबाणः कामः क्षिणोति कृशीकरोति । अनवस्तरशरिनकरवर्षणेन पौडयिति शेषः । मलयवातेन मलयपर्वतादागतेन । दक्षिणमारुतेनेत्वर्थः । वायुनोन्मूलितानि निःशेषमपहतानि पाण्डुपत्राणि थेषां

१ सदृरा एवास्याभिनिवेशः [सरिसी एव्व स अहिणिएसी ] इति पाटः । २ तन्न शान्तये इति, विविक्षीर्यदिदं नृनमुद्यानं नाघशान्तये । इ. च. पा. ३ स्रोतोजनोह्य-मानस्य इ. पा. ४ महत् । इ. पा.

विदूषकः—अलं परिदेवितेन । अचिरेण तवेष्टसंपादयिताऽनङ्ग-एव सुखदो भविष्यति । (अलं परिदेविदेण । अइरेण दे इच्छिअ-सम्पादइत्तओ अणङ्गो एवव सुहदो भविस्सदि )

राजा--प्रतिगृहीतं ब्राह्मणवचनम् । ( परिकामतः । )

राजा—-पश्यतु भवान् वसन्तावतारसूचकमभिरामत्वं प्रमद्वनस्य । ( पेक्खदु भवं वसन्तोदारसूअअं अहिरामत्तणं पमदवणस्स ।

विदूषकः—ननु प्रतिपद्भेवावलोकयामि । अत्र हि
अग्रे स्त्रीनखपाटलं कुरबकं श्यामं द्वयोर्भागयोर्बालाशोकष्ठपोढरागसुभगं भेदोन्सुखं तिष्ठति ।
ईषद्वस्त्राःकणामकपिशा चूतं नवा मञ्जरी
सुग्धत्वस्य च यौवनस्य च सखे मध्ये मधुश्रीः स्थिता ॥७॥

तैः । उपवनसहकारैरुयानाम्रैरतिसारभाख्यैः । 'आम्रश्रूतो रसालोऽसा सह• कारोऽतिसौरभः।' इत्यमरः । अङ्करेषु किसलयेषु । कामोद्दीपकेष्विति यावत्। दर्शितेषु सत्सु मदनो मां क्षीणतरं कुर्या[दिति किमु वक्तव्यम् । मालिनीयृत्तम् । 'ननमयययुतेयं मालिनी भोगिलोकैंः ।' इति तल्लक्षणम् । विद्**षकः**—परि-देवितेन विलपनेन । इष्टसम्पादयिता इष्टस्योर्वशीसमागमस्य सम्पादयिता घटियता । सुखदोयोऽधुना संतापदः सः । 'सुखदः ' इत्यत्र ' सहायः ' इत्यपि पाटः । राजा---प्रतिगृहीतं स्वीकृतम् । ब्राह्मणवचनं तस्यामोघतयेति भावः । यद्विधिवद्दीयते तस्य स्वीकारः प्रतिप्रहः । प्रतिप्रहः स्वीकरणे सैन्यपृष्ठे पतद्रहे । योग्येभ्यो विधिवहेये तद्रहे च घहान्तरे ॥ इति मोदेनी । ब्राह्मणाशी-र्गृहीता तेन मे मनोरथिसिद्धिः स्यादिति राज्ञोऽभिप्रायः। ' अमोघाः प्रतिगृह्न-न्तावर्धानुपदमाशिषः । ' इति रघुवंशे । विदूषकः--वसन्तस्यतीरवतारस्या-गमनस्य सूचकं पिशुनम् । अभिरामत्वं रमणीयत्वम् । राजा--प्रतिपदं पदे पदे सर्वत्रेत्यर्थः । अग्र इति । अप्रेऽप्रभागे स्त्रीनखवत्पाटलं श्वेतरक्तं द्वयोर्भागयो-रुभयप्रान्तयोः स्यांमं कुरबकपुष्पम् । अस्य सदृशवर्णनं मालविकामिमित्रे--' प्रत्याख्यातविशेषकं कुरबकं स्यामावदातारुणम् । ' इति । दश्यते इति शेष: । यद्वा भेदोन्मुखं तिष्टतीत्यनेनास्यान्वयः । भेदोन्मुखा मुकुला एव क्वचित्कचिड्-स्यन्ते न तु सर्वत उपचितमधून्युत्फुळानि पुष्पाणि अत एव मधुपानशौण्डानां

१ इच्छिद्सम्पादणे न... तेसहाओ (सहायः )...इ. पा. २ विस्मयेन, विस्मयात् प्रतिपाद्गम् इ. पा.

विद्षक:—एष मणिशिलापट्टकसनाथोऽतिमुक्तलतामण्डपो भ्रमर-संघट्टपतितैः कुसुमैः स्वयमिव कृतोपचारो भवन्तं प्रतीच्छिति । तद-नुगृह्यतां तावदेषः । ( एसो मणिसिलापट्टअसणाहो अदिमुक्तलदामण्ड-वो भमरसंघट्टपडिदेहिं कुसुमेहिं सअं विअ किदोवआरो भवन्तं पडि-च्छिट् । ता अणुगेण्हीअदु दाव एसो । )

राजा--यथा भवते रोचते ।

(परिक्रम्य उपविष्टै।)

विदृषकः—इह सुखासीनो भवान् लिलतलताविलोम्यमाननयन-उर्वशीगतामुत्कण्ठां विनोदयतु । ( ईह सुहासीणो भवं लिलद्लदा-विलोहीअमाणणअणो उन्वसीगदं उक्कण्ठं विणोदेदु । )

राजा--( निःश्वस्य ।)

मधुपानां खोपि न श्रयत इति भावः । तदुक्तं रघुवंशे- विराचिता मधुनोपवन-श्रियामभिनवा इव पत्रविशेषकाः । मधुलिहां मधुदानविशारदाः कुरबका रवकारणतां ययुः ॥ ' इति । तथाच-उपोढ उपिवतो यो रागो राक्तिमा तेन सुभगं रम्यं बालाशोकं नवमशोकमुकुलं भेदोन्मुखं विकासोत्सुकं तिष्ठति । विशेषणद्वयेन मधुश्रियो मुग्धदशाप्रान्त उक्तः । ईषद्बद्धाः किंचित्संत्रद्धा ये रजसः कणास्तैरम्रे कपिशा कृष्णपीता मझरी चूत आम्रवृक्षे तिष्ठति । अनेन यौवनारमभ उक्तः । इत्थं सखे मधुश्रीवेसन्तलक्ष्मीर्मुग्धन्वस्य बालस्य यौव-नस्य च मध्येऽन्तरे स्थिता । वसन्तावतारस्य क्रम उक्तः कविनैवान्यत्र—क्रुसु-मजन्म ततो नवपह्रवास्तदनु षट्पदकोकिलकूंजितमित्यादिना । शार्दूलविकीडितं छन्दः । लक्षणमुक्तम् । विदूषकः—मणिशिला स्फटिकशिला तस्याः पट्टकं आस-नार्थे परिका तेन सनाथा युक्तः । अतिमुक्तलता माधवीलता । 'अतिमुक्तः पुण्डूकः स्याद्वासन्ती माधवी लता । ' इति त्रिकाण्डी । भ्रमरसंघट्टपतितैः षर्पदसंपर्कविगलितैः । कृतोपचारः समाहृतपूजासामग्रिः । प्रतीच्छति संभाव-यति । एवं शाकुन्तलेऽपि—एष मणिशिलापृहकसनाथो माधवीमण्डपः...... स्वागतेनेव नौ प्रतीच्छति । इति । चिद्रषकः — ललिता रमणीया लतास्ताभिर्वि-लोभ्यमाने आकृष्यमाणे नयने यस्य । उर्वशीगतामुर्वशीसम्बन्धिनीम् । विनोदय-त्वपनयतु । मनोहरनेपथ्या ळळना इव पुष्पगुच्छादिशोभिता लोचनलोभनीया एता लताः पश्यतस्तवोत्कण्ठाविनोदनं भवेदिति विदूषकस्य भावः । राजा--सखे कुसुमितासु कुसुमान्यासां संजातानि ताः कुसुमितास्तासु । अनेन तासामा-

१ एसो खु. २ दाणिं (इदानीं ) इह.

मम कुसुमितास्विप सखे नोपवनलतासु नम्रविटपासु । चक्षर्वध्नाति धृतिं तद्रृपालोकदुर्ललितम् ॥ ८ ॥ तदुपार्याश्चन्त्यतां यथा सफलप्रार्थनो भवेयम् ।

विदृषकः—( विहस्य ) भो अहल्याकामुकस्य महेन्द्रस्य वैद्य उर्वशीपर्युत्सुकस्य भवतोऽहमिप द्वावत्रोन्मत्तौ । (भो अहल्छाकामुअ-स्स महिन्दस्स वज्जो उन्वसीपज्जुच्छुअस्स भवदो अहंवि दुवे एत्थ उम्मत्तआ।)

राजा-मां मैवम् । अतिस्नेहः खलु कार्यदर्शी ।

भरणवत्वं तेन च नयनाभिरामत्वं सूचितम । नम्रा अवनता विटपाः क्षुद्रशाखाः यासां तासु । अनेन स्त्रीसाधारणं विनयशालित्वं ध्वनितम् । एतादृशीस्वध्युपवन-लतासु मम चक्षुर्शृंति प्रीतिं न बध्नाति तास्वासक्तं न भवतीत्यर्थः । तत्र हेतुगर्भ विशेषणमाह यतस्तद्रूपालोकदुर्ललितं । तस्या रूपं तद्रूपं तस्यालोको दर्शनं तेन तत्र वा दुर्छिलेतं दुगग्रहि । तद्गृपैकदर्शनाभिनिवेशीति यावत् । सत्यपि लतानां सामान्यस्त्रीसादृश्ये न्यक्कृताशेषरूपसम्पत्तेरुर्वश्याः सौभाग्य-सादःयाभावात्त्रीत्यभाव इत्यभित्रायः । अत्र 'मम' इत्यस्य स्थाने 'बहु' इति, 'तदूपालोक ' इत्यत्र 'तदङ्गनालोक ' इति रङ्गनाथः पठति । तद्वचा-ख्या यथा—'' बहुकुसुमितास्वित्यादिभिर्विशेषणैरत्यन्तार्तववतीषु । ' भतिपरिच-यादवज्ञा ' इत्युक्तरीत्योपवनस्थित्या सर्वदासन्नवर्तित्वेनानादरविषयीभूतासु । नम्राः सौन्दर्यातिशयाद्विलोकन।वनता विटपाः खिङ्गा यासु । नम्रान्विटान्पातीति वा । परमपुरुषलोचनादिगोचरास्वित्यर्थः प्रासूचि । तदङ्गनेत्यनेन च सा प्रसिद्धा सौन्द-र्यादिगुणगणशालिनी देवीभावाच निखिलमर्थदोषाभाववती याङ्गना तस्यां म-नोऽभिरतम् । बहुदोषदृषितामु च लतामु चक्षुर्न सक्तमिति सांप्रतमेवैतदिति र-हस्यम् । 'विटपः पह्नवे खिङ्गे 'इति विश्वः ॥ '' सफलप्रार्थनः सफला प्रार्थना यस्य सिद्धमनारथः । तदुपायश्चिनःयतामित्यादिना 'प्रयत्नः' नाम कार्यस्य द्वितीया-वस्था सूचिता । तदुक्तं प्राक् । विदूषक:-कामयतेऽसौ कामुकः । अह्त्याया गौत-मपत्न्याः कामुको महेन्द्रस्तस्य । वैद्यः साहाय्यकर्ता चन्द्रः । पुरा किल चन्द्रोऽहल्या-कामनावशात्पारदार्यप्रवृत्तस्य महेन्द्रस्य सहाय्यमङ्गीकृत्य कुक्कुटरूपं धृत्वा गौत-माश्रमसिवधे निशीथ एव रावं चकार । तेन प्रबुद्धो गौतमः स्थानार्थे नदीतीरं जगाम । अत्रान्तरे लब्धावसर इन्द्रोपि गौतमरूपधारी तच्छयनं भेजे । इत्यादि पौराणिकी कथात्रानुसंघेया । स चन्द्रो यथा गौतमस्य कोपपात्रं बभुव तथाहमपि देव्या मनेयम् । अतो द्वानप्यानामत्रास्मिन्मदनव्यतिकरे व्यवस्यन्तौ भ्रान्तावेवेति विद्षकस्याशयः । राजा—कार्यदर्शा कार्ये कर्तव्यमिष्टसिद्धयुपाय-

१ न खलु चिन्तयति भवान् । इ. पा.

विदूषकः—एव चिन्तयामि । मा पुनस्त्वं परिदेवितेन मम समाधिं मिन्द्धि । (एसो चिन्तेमि । मा उण तुमं परिदेमिदेण मम समाधिं भिन्धि ।) (इति चिन्तां नाटयित ।)

राजा-( निमित्तं सूचियत्वा । आत्मगतम् । )

न सुलभा सकलेन्द्रमुखी च सा किमिप चेदनङ्गविचेष्टितम् । अभिमुखीष्विव काङ्कितासिद्धिषु व्रजति निर्वृतिमेकपदे मनः ॥९॥ ( जाताशस्तिष्ठति । )

( ततः प्रणिशत्याकाशयानेन उर्वशी चित्रलेखा च । )

चित्रलेखा—हला कानिर्दिष्टकारणं गम्यते । (हला किहें अ-णिद्दिष्टकालणं गच्छी अदि ।)

उर्वशी—सालि तदा हेमकूटशिखरे छताविटपेन क्षणविद्यिताका-शगमनां मामुपहस्य किमिदानीं एच्छिस । (सैहि तदा हेमऊडिसहरे छदाविडवेण खणविग्घिदाआसगमणं मं ओहिसहि किं दाणिं पुच्छिस ।)

मिति यावत्पश्यतीति । विदूषकः -पिदेवितेन दिलपनन । 'विलापः पिदेवनम् ' इत्यमरः । समाधि वित्तैकाप्रेण ध्यानं । भिन्द्धि छिन्द्धि । ध्यानिवच्छेदं मा कुरु ॥ राजा-निमित्तं ग्रुभस्चकं चिह्नं दक्षिणबाहुस्पन्दनादि । 'निमित्तं हेतुलक्ष्मणोः ' इत्यमरः । न सुलभेति -कलाभिः सहितः सकलः पूर्णो य इन्दुस्तद्वन्मुखं यस्याः सोर्वशी सुलभा सुखलभ्या न च । किमिप च कुतोध्यनिवेचनीयात्कारणादिदमनङ्गावेचेछितमनङ्गचेष्ठा दक्षिणाक्षिरफुरणादि । चकारद्वयमुभयोविरोधं दशेयति । तथाहि मनः काङ्कितसिद्धिषु मनोरथपूरणेष्वभिमुखीष्वुदयोन्मुखीषु सतीव्विवैकपदे सपिदं निर्वृतिं वजिते सुखमनुभवति । 'तत्क्षणेकपदे तुल्ये सद्यः सपिदं च स्मृतम् ' इति हलायुधः । किमिप झिटिति ममान्तः सन्तापशान्तिजीतेत्युवश्यागमनमचिरादेवोत्प्रेक्ष इति राज्ञोभिप्रायः दुत्विलम्बतं कृत्तम् । 'दुत्विलम्बतमाह नभौ भरौ । ' इति तल्क्षणात् । जाताशस्तिप्रतीत्यनेन नायिकासम्भोगविषयिणी स्मृहा प्रदर्शिता । तेन 'विलासो ' नाम सन्ध्यङ्गमुक्तं भवति । आकाशयानेन —यानं गमनं मार्गो वा । 'करणाधिकरणयोश्व ' इति करणे त्युट् । चिष्नलेखा —अनिर्दिष्टं कारणं यस्मिनक-भिण तथा। उर्वञी —क्षणविद्वितेति । क्षणं क्षणवर्थन्तं विवितमाका-

१ महनोत्सुकस्तिष्ठति । इ. पा. २ ( मदनवेदनामभिनीय सरूज्जम् । ) सिंह, हैमउड-सिंहरे लदाविडबान्दरै लग्गा वैजञ्जनिता मोश्रोविह सि मए भणिदा उवहसिञ मं चित्रछेखा—किं तस्य राजर्षे: पुरूरवसः सकाशं प्रस्थितासि (किं तस्स राएसिणो पुरूरवस्स सआसं पार्थ्यदा सि.)

उर्वज्ञी——अयं ममापहास्तितलज्जो व्यवसायः । ( अअं मे अव-हथ्थिदलज्जो ववसाओ । )

चित्रकेखा—कः पुनः सख्या पुरतः प्रेषितः । (की उण सहीए पुढमं पेसिदो । )

उर्वशी—हृद्यम् (हिअअं।)

चित्रलेखा—स्वयमेव साधु संप्रधार्यतां तावत् । ( सअं एव्व साहु संद्धाराअदु दाव । )

उर्वशी—मदनः खलु मां नियोजयति । किमत्र संप्रधार्यते । (मअणो खु मं णिओएदि । किं एथ्य संपधारीअदि ।)

चित्रछेखा—अतः परं नास्ति ममोत्तरम् । (अदो वरं णश्थि मे उत्तरं।)

उर्वज्ञी—तेन हि आदेशय मार्ग येन गच्छन्त्या अन्तरायो न भवेत्। (तेण हि आदेसेहि मम्मं जेण अच्छन्तीए अन्तराओ ण भवे।)

शगमनं यस्यास्तादशीं माम् । मम मनोगतं जानातीत्यर्थः । अपहस्तितलक्षेपह्स्तिताऽगणिता लजा त्रपा यस्मिन् । साहसमात्रमित्यर्थः । अत्र सङ्कल्पत्रपानाशाद्यस्थाः सूचिताः । अप्रविधा नायिका । तदुक्तं दशरूपके—' तासामिष्टाववस्थाः स्युः स्वाधीनपातिकादिकाः । ' इति । तत्रेयं विरहोत्कण्ठिताभिसारिका च । तदुक्तं तत्रैव—' कामार्ताऽभिसरेत्कान्तं सारयेद्वाभिसारिका । ' इति । उक्तं च वसन्तराजीये मदेन मदनेनापि प्रेरिता शिथलपत्रा । योत्सुकाभिसरेत्कान्तं सा भवेदभिसारिका ॥ इति । 'येषां मतेन्योन्यसंकेतात्पूर्वे नाभिसरणं युक्तं तेषां मते पूर्वेव । चित्रलेखा—पुरतः प्रेषितो दौत्येनेति शेषः । साधु सम्यक् सम्प्रधार्यतां कर्तव्याकर्तव्यं विचार्यनिश्चीयताम् । साहसकारिणी मा भूरिति भावः । उर्वर्शा—नियोजयित आस्मिन्कमीण प्रेरयतीत्यर्थः । अत्र ' धैर्यं ' नाम सत्वजो भावः स्त्रीणामलङ्कार उक्तः । उर्वशी—अन्तरायःविद्यः।'विद्योन्तरायःप्रत्यूहः'इत्यमरः।यथा पुरा काशिकृत इति भावः

मणासि दिढं क्सु लग्गा ण सक्का मोआविट्रम् । दाणीं पुच्छसि काहें अणिदिहकालण गच्छीअदि ति । (सिंख हैमकूटशिखरे लताविटपान्तरे लग्नां वैजयन्तिकां मोचयेति मया भणिता उपहरस्य मां भणिति दृढं खलु लग्ना न शक्या मोचयितुम् । इदानीं पुच्छासि क्कानीर्विष्टकारणं गम्यत इति ।) इ. पा.

<sup>?</sup> सिंह तथावि संपंधारीअदु दाव । को उण । इ. पा. २ गच्छन्तीणं.

चित्रलेखा—सिख विश्रव्धा भव । ननु भगवता देवगुरुणा अपराजितां नाम शिखाबन्धनविद्यामुपदिशता त्रिदशप्रतिपक्षस्या-लङ्बनीये कृते स्वः। (साहि विस्सद्धा होहि । णं भअवदा देवगुरुणा अवराइदं णाम सिहाबन्धणविज्ञं उवदिसन्तेण तिदसपिडवक्ख-स्स अलङ्काणिङना कदह्य।)

उर्वशी-अहो विस्मृतं मम हृदयम् । (अंहो विसुमिरदं मे हिर्अंअ ।) ( सिद्धमार्गमवगाहा । )

चित्रलेखा—सिख एतद्भगवत्या भागीरथ्या यमुनासंगमिवदेा-षपावनेषु सिल्लेल्ववलोकयत इव आत्मानं प्रतिष्ठानस्य शिखाभरण-भूतं राजर्षेभवनमुपगते स्वः । ( एदं भअवदीए भाईरहिए जमुणा-

चित्रलेखा-विश्रव्धा त्यक्तशङ्का । ननु-न जानासि किम् । ननु आमन्त्रणे । 'आमन्त्रणे चापि ननु ' इति विश्वः । देवगुरुणा बृहस्पतिना । अपराजिता पराजिता न भवतीति तामप्रतिहृतशक्तिम् । एतद्विद्याया नाम । मन्त्र-प्रयोगेण शिखाया बन्धनं तस्य विद्या ताँम् । उपिदशता तन्त्रमन्त्रपूर्वकं शिक्ष-यता । त्रिदशानां प्रतिपक्षो देत्यसमृहस्तस्य अलङ्घनीयेऽनितकमणीयं । तद्वि-द्याप्रभावादावां न कस्यापि गोचरतां यास्याव इति भावः । उर्वशी—अहो इत्याक्षयें । विस्मृतं मम हृदयं मया विस्मृतं तत् । सिद्धमार्गम्—सिद्धा देवयोनिविशेषास्तेषां मार्ग संचारपदवीम् । अयं भूमितलान्नातिविष्ठकृष्ट इति गम्यते । अतिविष्ठकृष्टत्वे राजभवनादर्शनापत्तेः । 'उद्वेजिता वृष्टिभिराश्रयन्ते श्वद्भाणि यस्यातपनिन्त सिद्धाः ।' इति कुमारसंभववर्णनाच । चित्रलेखा-भगीरथस्ययं भागीरथी तस्याः । यमुना कालिन्दी तस्याः संगमेन विशेष-

१ सव्यं सुमरिद में हिअअं । इ. पा. २ अतः परं-उ०-ताए पओअं सव्यं मुमरेसि (तस्याः प्रयोगं सव स्मरिसः ) चि-सिंह हिअअं एदं सव्यं जानाहि इत्यधिकं कृतित् । ३ अथापराजिता शिखाबन्धिनी नाम विद्या । श्रीशंकर उवाच । राज्यं देयं शिरो देयं भार्या देया महेश्विर । शिखाबन्धिनी विद्येषा न देयेखागमा जगुः ॥ मन्द्वार प्रमुराशायां गतां मुझां समुद्धरेत् । वामहस्तेन दिग्वासा मनुमेनं समुचरन् ॥ नमःसिद्धेश्वरि मातस्ततः पितृतनं गतः । सक्ष्मं मुख्यगुणं कृत्वा चिनावह्रो च धृपयेत् ॥ उद्धन्धनमृतानारीनेत्रकं शैस्तथेव च । असितोतारपरया रूब्या त्वितयुक्तिः । कृष्णाशोकोत्तरशाखाद्विकनीडोन्द्रवांकृरेः । एतेश्व धृपितां रज्जुं प्लवयेद् रजिस स्त्रियाः । चाण्डालिन्यास्तते। रज्जुं मन्त्रेणानेन मन्त्रयेत् ॥ ॐ सर्वजनमनश्वश्चरितस्करणं कुरु कुरु खाहा ॥ तया निजिश्वां बद्धां चैनमेव मनुं पठन् । क्षणादृदृश्यतां याति देवानामिप साधक । पुनः कौशिक्ष्यं ब्हुं चैनमेव मनुं पठन् । योगोयमन्यथा न स्यात् त्रिसत्यं शंकरोदितम् ॥ इति वहदामकेश्वरतन्त्रोक्ता अपराचिता शिखावन्धिनी विद्या समाप्ता ॥ शं. पा. पं. । ४ अस्मत्मास्कृञ्सिख पेक्ख पेक्ख । पदं ; हला णं इ. पा. ।

संगमविसेसपावणेसु सिळिछेसु ओळोअन्तस्स विअ अत्ताणअं पइठ्ठा-णस्स सिहाभरणभूदं राएसिणो भवणं उवगदह्य । )

उर्वज्ञी—(विलोक्य ।) ननु वक्तव्यं स्थानान्तरगतः स्वर्ग इति । (विचार्य ) हला क नु खलु स आपन्नानुकम्पी भवेत् । (णं वक्तव्वं ठाणन्तरगदो सम्गोत्ति । हला कहिं णु खु सो आवण्णाणुकम्पी भवे ।)

चित्रकेखा—एतस्मिन्नन्दनवनैकदेश इव प्रमद्वने अवतीर्य ज्ञा-स्यावः । (एद्स्मि णन्द्णवणेक्कदेसे विअ पमद्वणे ओद्रिअ जाणिस्समो । )

#### ( उमे अवतरतः । )

चित्रकेखा—( राजानं द्या सहर्षम् । ) सिल एप खलु प्रथमी-दित इव भगवाश्चन्द्रः कौमुदीमिव त्वां प्रतीच्छिति । ( हला एसो ख़ पढमोदिदो विअ मअवं चन्दो कौमुदिं विअ तुमं पडिच्छिदि । )

उर्वशी—( विलोक्य । ) सिंव इदानीं प्रथमदर्शनात् सविशेषं प्रियदर्शनो महाराजः प्रतिभाति । ( हला दाणि पुढमदंसणादो स-विसेसं पिअदंसणो महाराओ पिडहादि । )

पावनेषु । गङ्गायमुनयोः संगमपावनत्वं च श्रुतिस्मृतिप्रसिद्धम् । तथा च श्रुति:-सितासिते यत्र सरितौ संगते तत्राष्ठ्रतासो वियदत्पतंति ' इति । ये वै तन्वां विस्रजन्ति धीरास्ते वै जना अमृतं भजन्ते । इति श्रुत्यन्तरं च । स्मृति-रपि-' य। गतियोंगयुक्तस्य तत्त्वज्ञस्य मनीपिणः । सा गतिस्त्यजतः णानगङ्कायमुनसंगमे ॥ 'इति । 'यत्र स्नात्वा दिवं रान्ति ये मृतास्तेऽपुनर्भवाः । इति महाभारतेपि । कालिदासोप्येतदेवान्यत्र जगौ 'समुद्रपतन्योर्जलसंनिपाते ' इत्यादिना । अवलोकयत इव तस्य प्रतिबिम्बितत्वात् । प्रतिष्ठानस्य 'प्रयाग-पूर्वती। स्थित ' झंशी ' ( झांशी ? ) संज्ञकनगरस्य ' इति रङ्कन।थः । शिखाभरण-भूतं शिखामणिरिव स्थितम् । उर्वशी-अन्यस्थानं स्थानान्तरं तत्र गतः । आपन्नानुकम्पी-आपन्नाननुकम्पत इत्येवंशीलः । अत्र 'परिसपः' नाम संध्यङ्ग-मुक्तम् । 'इष्टानिष्टानुसरणं परिसर्पश्च कथ्यते ' इति तल्लक्षणम् । इष्टस्याभिल-षितस्य पुरूरवसो नष्टस्यादर्शनं गतस्यानुसरणमन्वेषणम् । चित्रलेखा-नन्दनवनं महेन्द्रोद्यानं तस्यैकदेशः प्रान्तः । प्रथममुदितः प्रथमोदितः । कौमुदी ज्योत्स्नाम् । कुमुदानाभियं कौमुंदी ताम् । 'की [ पृथिव्यां ] मोदन्ते जना यस्यां तेनासी कौमुदी मता ' इति वा । प्रतीच्छिति प्रतीक्षते । एतदुर्वस्या उत्साहवर्धनार्थम् । उर्वेशी-सविशेषं समिधकं प्रियं कमनीयं दर्शनं यस्य स

चित्र<mark>ळेखा---</mark>युज्यते । तदेह्युपसर्पावः ( जुज्जदि । ता एहि उवसप्पम्ह्य ।

उर्वज्ञी—तिरस्करिणीप्रतिच्छन्ना पार्श्वगतास्य मूत्वा श्रोण्यामि तावत् । पार्श्वपरिवर्तिना वयस्येन सह विजने किमपि मन्त्रयमाण-स्तिष्ठति ( विरक्खरिणीपाडिच्छण्णा पासगदा से भविअ सुणिस्सं दाव । पासपडिवत्तिणा वअस्सेण सह विअणे किंपि मन्तअन्तो चिष्ठदि ।)

चित्रकेखा--यथा ते रोचते । ( जह दे रोअदि । ) ( यथोक्त-मनुतिष्ठतः । )

विदूषक:--भाः चिन्तितो मया दुर्रुभप्रणयिनीसमागमोपायः । (भा चिन्तिदो मए दुछहप्पणइणीसमाअमोवाओ ।)

राजा--( तृष्णीमास्ते । )

उर्वशी——का नु खरुवेषा स्त्री अनेन प्रार्थ्यमानात्मानं विकत्थते । ( का णु क्खु एसा इध्यिआ इमिणा पत्थिअमाणा अत्ताणअं विकत्थेदि । )

चित्रस्रेखा--किं पुनमीनुष्यं विडम्ब्यते । (किं उण माणु-स्मअं विडम्बीअदि ।

तथोक्तः । स्निम्धया दृष्ट्या वीक्ष्यमाणत्वात् । उर्वद्गी—ितरस्करिण्या प्रति-च्छन्नान्तिहिता । तिरस्कारिण्यन्तर्धानिविद्या यस्याः प्रयोगादृष्टरगोचरता सं-हाराच गोचरता सम्पद्यते दिव्यानाम् । एवं शाकुन्तले सानुमतिवचोषि 'तिरक्खारिणीपिडच्छण्णा ' इत्यादि । तावदुपसपणात्प्राक् । विजने विविक्ते मन्त्रयमाणः संलपन् । यथोक्तमिति—ितरस्करिणीप्रयोगादृदृश्ये भूवोपसपैत इत्यर्थः । विदूषकः प्रणयाऽस्या अस्तीति प्रणयिनी दुर्लभा या प्रणयिनी तस्या समागमस्योपायः । उर्वद्गी—प्रार्थमाना प्रणयं याच्यमाना काम्यमाना वा । आत्मानं विकत्यते दृप्ता सत्यात्मानं बहुमन्यमानास्य प्रणयं नाभिनन्द-तीति भावः । रङ्गनाथस्तु 'का पुनर्धन्या स्न्री यानेन परिमृग्यमाणात्मानं विनो-द्यति 'इति पाउं गृहीत्वैवं व्याख्याति —'' धन्यात्युत्कटपुण्याद्यतिशयशालिनी प्रलोभिका वा । 'रामा त्रिवर्गहेतुः स्त्री धन्या योषित्प्रलोभिका ' इति त्रिकाण्डी श्रेषः ''। चित्रस्रेखा—मानुष्यं विडम्ब्यते । दिव्या त्वं प्रभावाक्तज्ञातुं सम-

१ ण दाव उपसिष्पसम् । तिरक्षव० इला तिरक्ख०. इ. पा. २ झाणस्स किं, विलम्बीअदि [ध्यानाय किं विलम्ब्यते ] इ. पा.

उर्वशी—विमेमि सहसा प्रभावाद्विज्ञातुम् । ( भयामि सहसा पदवादो विण्णादुं । )

विद्षकः—-ननु भणामि चिन्तित उपाय इति । (णं भणामि चिन्तिते उवाओ ति ।)

राजा--तेन हि कथ्यताम् ।

विद्षकः— स्वप्तसमागमकारिणीं निद्रा सेवतां भवान् । अथवा तत्रभवत्या उर्वश्याः प्रतिकृतिमालिख्यावलेकयंस्तिष्ठ । ( सिविणी-असमाअमआरिणिं णिद्दं सेवदु भवं। अहवा तत्तमोदीए उन्वसीए पडिकिदिं आलिहिअ ओलोअन्तो चिठ्ठ।)

उर्वशी--( सहर्षम् ) हीनसत्व हृद्य समाश्वसिहि समाश्वसीहि । (हिणसत्त हिअअ समस्सस समस्सस ।)

राजा-उभयमप्यनुपपन्नम्।

हृदयमिषुभिः कामस्यान्तः सशस्यमिदं सदा कथमुपलभे निद्रां स्वप्ने समागमकारिणीम् । न च सुबदनामालेख्येपि प्रियामसमाप्य तां मम नयनयारुद्वाष्पत्वं सखे न भविष्यति ॥ १०॥

चित्रछेखा--सिंख श्रुतं त्वया । ( सिंह सुदं तुए । )

र्थापि किमिति मानुपिताहानेन पर्योकुला भवसीत्यभिप्रायः । उर्वशी--बिभेमि । राजप्रार्थिता स्त्री कदानिदन्या भवेदिति शंकात्र भयकारणम् । सहसाऽविचा-रितामित्यर्थः । विदृषकः— संवप्ने समागमः स्वप्नसमागमस्तं करोतीति ताम् । अथवा पक्षान्तरे । प्रथमोपन्यस्त उपायोऽनुपपन्नश्चेदित्यर्थः । प्रतिकृतिं नित्रम् । उर्वशी -हीनमधमं सत्वं स्वभावो यस्य । तस्य शंकितत्त्वादनुदार-तेति बोध्यम् । यद्वा सत्त्वं धेर्यम् । राजा--उभयमप्यनुपपन्नं न घटते इत्य० ! अनुपपत्तिमेवाह-हृद्यामित-इदं हृदयं मनः कामस्य मदनस्येषुभिक्षेणैः स-दान्तः सशन्यं शत्यसहितं सवेदनामिति यावत् । एवं सित स्वप्ने समागम-कारिणीं संगमयित्री निद्वां कथमुपलभे प्राप्नोमि । न कथंनिदप्युपलभ इत्यर्थः । न चालेख्ये चित्रेपि सुवदनां शोभनास्यां तां प्रियामुर्वशीमसमाप्येव हे सखे मम नयनयोष्द्वाष्यत्वमुदशुत्वं न भविष्यतीति न । किंतु भविष्यत्येव । न हि सब्यथान्तःकरणस्य निद्वासेवनमश्रुपूर्णाकुलेक्षणस्य नित्रलेखनं वा कवित्रसं-

उर्वशी—श्रुतम् । न पुनः पर्याप्तं हृदयस्य । ( सुदं । ण उण पज्जत्तं हिअअस्स । )

विदूषकः-एतावान् मम मातिविभवः । ( ए।त्तेओ मे मदिविहवे। ) राजा---( सिनिश्वासम् । )

नितान्तकितां रुजं मम न वेद सा मानसीं प्रभावविदितानुरागमवमन्यते वापि माम् । अलब्धफलनीरसान्मम विधाय तस्मिअने समागममनोरथान्भवतु पश्चवाणः कृती ॥ ११ ॥

चित्रलेखा--श्रुतं त्वया । (सुदं तुए ।)

उर्वश्वी—हा धिक् हा धिक् । मामेवमवगच्छिति । असमर्था-स्म्यय्रतो भूत्वाऽस्य प्रतिवचनस्य । प्रभाविनिर्मितेन भूर्जपत्रेण संपादि-तोत्तरा भवितुमिच्छामि । (हद्धी हद्धी । मं एव्वं अवगच्छिद् । असमत्थाद्धि अग्गदो भविअ से पिडवअणस्स । पहाविणिम्मिदेण भुज्ज-वत्तेण संपादिदुत्तरा होदुमिच्छामि । )

भवतीति भावः । उर्वज्ञी-पर्याप्तं हृदयस्य प्रत्ययमुत्पादायेतुं नालमित्यर्थः । विद्षकः — एतः परिमाणमस्यैतावान् मातिविभवो बुद्धिप्रकर्षः । राजा — नितान्ते।ति-सोर्वशी मम नितान्तकाठिनामत्यन्तदुःसहां मानधीं मनःसम्बन् न्धिनी रुजं पीडां न वेद न जानाति । अन्यथानङ्गविधुरं मां कथमुपेक्षेतेति भावः । वाऽथवा प्रभावेण निजया दैग्या शक्त्या विदितो ज्ञातोऽनुरागो यस्य तादशमपि मामवमन्यतेऽवधीरयति । दिन्यया मया कथं मानुषे रातिः कर्त-ब्येत्याशयेनेति भाव:। एवं गते का गतिरित्यत्राह—पञ्च बाणा: शराः यस्य। स पञ्चबाणः कामः । मदनस्य पञ्च बाणा यथा-अरविन्दमशोकं च चूतं च नवमान्नेका । नीलोत्पलं च पश्चेते पञ्चबाणस्य सायकाः ॥ इति । यद्वा संमो-इनोन्मादनै। च शोषणस्तापनस्तथा । स्तम्भनश्चेति कामस्य पञ्च बाणाः प्र-कीर्तिता: । इति पन्न बाणा: । तस्मिञ्जन उर्वश्यां मम समागममनोरथान् संगमाभिलाषान् अलब्धं फलं यैस्ते अलब्धफला अत एव नीरसा विरसास्तां-स्तथोक्तान्विधाय कृत्वा कृती कृतार्थों भवतु । मनोरथवैरस्ये मरणमेव शरणिमति भावः । अत्रीपायान्तरादर्शनात् तापनं नाम सन्ध्यङ्गमुक्तामिति बोध्यम् । तदुक्तं विश्वनाथेन—' उपायादर्शनं यसु तापनं नाम तद्भवेत् '। इति । उर्वेशी-एवं नितान्तकठिनां रुजं न वेदेरयेतादशीमथवा णानुरागं विदित्वाप्यवमन्यमानाम् । अवगच्छति जानाति

चित्रकेखा-अनुमतं मम । (अणुमदं मे ।) उर्वशी-( ससंभ्रमं गृहीत्वा यथोक्तं करोति ।)

विदूषक:—( दृष्ट्या ) अविहा अविहा । मोः किं नु खल्वेतद्धु-नङ्गिनमोंक इव संमुखेऽस्माकं निपातितम् । ( अविहा अविहा । भो किं णु खु एदं भुअंङ्गिणिम्मोअं विअ संमुहे णो णिवडिदं । )

राजा—( विभाव्य ) भूर्जपत्रगतोयमक्षरविन्यासः।

विदू०—न खल्वदृष्टया तत्र भवत्योवेश्या भवतः परिदेवितं श्रुत्वा समानानुरागसूचकान्यक्षराणि विसृष्टानि स्युः ( ण ख अदि-रुाए तत्तहोदीए उव्वसीए भवदो परिदेविदं सुणिअ समाणाणुराणअसू-अआइं अक्खराइं विसाज्जिआइं होन्ति । )

राजा—नास्त्यगतिर्मनोरथानाम् । ( गृहीत्वानुवाच्य सहर्षम् । ) सखे प्रसन्नस्ते तर्कः

विदूषक:——भवान् इदानीं प्रसीदतु । अत्र लिखितं श्रोतुमि-च्छामि । ( मैवं दाणिं पसीददु । एत्थ लिहिदं सुणिदुं इच्छामि । ) उर्वशी——साधु आर्थ नागरिकोसि । ( साहु अज्नणा अरिओ । )

प्रतिवचनस्यास्मे प्रतिवचनं दातुम् । प्रभावनिर्मितेनान्यस्यासिन्निहिततयेद्मुक्तम् । भूर्जपत्रेण मृदुत्वकपत्रेण तन्भुखेनेत्यर्थः । सम्पादितमुक्तरं यया । विदूषकः—अविहा अविहेत्याकोशे भयसूचने वा । मुजङ्गनिर्मोकः सर्पकञ्चुकः 'निर्मोको मोचने व्योग्नि संनाहे सर्पकञ्चुके । 'इति कोषः । राजा—भूर्जपत्रगतो भूर्जपत्रं सक्रमितोऽक्षरिवन्यासोक्षराणां पंक्तिरचना लेख इत्यर्थः । विदूष्कः—न खळु इति वितर्के । यद्वा 'खळु 'जिज्ञासायाम् । 'खळु स्याद्वाक्यम्प्रायां जिज्ञासायां च सान्त्वने 'इति मेदिनी । परिदेवितं विलापम् । समानोनुरागस्तस्य सूचनानि पिश्चनानि । अक्षराणि लेख इति यावत् । विसष्टानि प्रहितानि । राजा—नास्त्यगतिर्मनोरथानां कामानामविषयो नास्त्येव । सर्वत्रानियन्त्रिता उज्ज्ञम्भन्ते । कामी हि यद्यद्भवित तक्तदात्मानुकूलमिति पश्यतीति भावः । एवं कुमारसंभवेपि 'मनारथानामगतिर्न विद्यते । 'इति । अनुवाच्या तूण्णां वाचियत्वा । प्रसन्नः श्रुद्धोऽवितथ इत्यर्थः । उर्वशी नागरिको नगरे भवः विद्ययो दक्षिणो वा । न हि प्राम्यो मदनलेखिजिज्ञासां प्रदर्शयित

१ भुजङ्किनिमीअं किं म खादिदं णिविडित्म् २ विहस्य; वयस्य नायं भुजङ्किनिमोकः भुजि॰ ३ अस्मात्माक्-ही ही भो किं ब्रह्मणवअणाणि अण्णधा होन्ति । इ. त्य.

# राजा-श्रयताम् । ( वाचयति । )

स्वामिन संभाविता यथाहं त्वया अज्ञाता।
तथानुरक्तस्य यदि नाम तवोपरि ॥ १२ ॥
ननु मम लुलितपारिजातशयनीये भवन्ति।
नन्दनवनवाता अप्यत्युष्णकाः शरीरके ॥ १३ ॥
सामिअ संभाविआ नहं अहं तुए अणुमिआ ।
तह अणुरत्तस्स नइ णाम तुह उविरे ॥ १२ ॥
ण में लुलिअपारिजाअसअणिज्ञीम्म होन्ति।
णन्दणवणवादा वि अच्चुण्हआ सरीरए ॥ १३ ॥

उर्वज्ञी—किं नु खलु सांप्रतं भणिष्यति । (किं णु खु संपदं भणिस्सदि । )

चित्रछेखा—ननु भणितमेव कमलनालायमानैरङ्गैः। ( णं भणिदं एव कमलणालाअमाणेहिं भङ्गेहिं। )

विदुषकः--दिष्टचा मयेव बुभुक्षितेन स्वस्तिवाचनकमुपछञ्घं

स्वामिन्निति—हे स्वामिन् अज्ञाता अज्ञातयथार्थहृदयावस्थेति यावत् । अहं यदि नामानुरक्तस्य मि वद्धभावस्य तवोपिर यथा त्वया संभाविता तर्किता नितान्तकिनामित्यादिना तथा ताहशी स्याम् । तिहं ननु कथं छाळतपारिजातशयनीये छाळतािन संतप्तशरीरखण्डनादितस्ततो विक्षिप्तािन पारि-जातािन पारिजातकुष्रुमािन यस्मित्ति बहुवीहिः । मम शरीरके नन्दनवनवाता अपि । अपिस्तेषामितिशिशिरत्वं द्योतयति । अत्युष्णा भवन्ति दाहशान्तिहेतुका अपि संतापकारिणो भवन्ति । अत्र 'लेखः 'नाम सन्ध्यङ्गमुपक्षिप्तम् । तदुक्तम् – 'विवक्षितार्थकिलेता पत्रिका लेख उच्यते । 'इति तत्रैव स्वानुरागप्रकाशकत्वस्यो-पपित्तमत्त्वाद् 'उपन्यासः 'इति सन्ध्यङ्गमप्युक्तं भवति । उर्वद्गी—िकिन्विति—ममानुरागं शात्वा तमिनन्दित न वेति । चित्रलेखा—कमलनालायमानैः कमलनालवदाचरिद्धः । त्वदर्थमुत्ताम्यतो गाढिवरहोत्कण्टया परिम्लानेस्तनीयोभिश्च । 'म्लानकमलनालोपमेरङ्गैः 'इति रङ्गनाथसम्मतः पाटः । " कमलनालायमानैः कण्टिकतेरित्यर्थः । अनेन रोमाखेन राज्ञो हृष्टत्वमुक्तं भवति " इति काटयन्वेमः । विद्वषकः—दिष्टधेरयानन्दे । 'दिष्ट्या समुपजोषं चेत्यानन्दे '

१ होम्यहम् [ भवाम्यहम् ] इ. त्य. २ मिलाणक॰

भवता समाधासनम् । ( दिद्विआ मए विअ बुभुक्खिदेण सोत्थिवा-अणअं उवलद्धं भवदा समासासणं । )

राजा—समाधासनामिति किमुच्यते । तुल्यानुरागपिञ्चनं लिलतार्थवन्धं पत्रं निवेशितसुदाहरणं प्रियायाः । उत्पक्ष्मणा मम सखे मदिरेक्षणाया-स्तस्याः समागतिमवाननमाननेन ॥ १४ ॥

उर्वशी—अत्रावयोः समिवभागा प्रीतिः। (एत्थ णो सम-विभाआ पीदी।

राजा-—वयस्य अङ्गुलीस्वेदेन दूप्येरन्नक्षराणि । धार्यतामयं प्रियायाः स्वहस्तः ।

विद्षक:—( गृहीत्वा । ) किमिदानीं तत्रभवत्युर्वश्वी भवतो इत्यमरः । स्वस्तिवाचनकं स्वस्ति वाच्यतेऽनेन स्वस्तिवाचनकमुपायनम् । स-माश्वासनं सान्त्वनं प्रोत्साहनं वा । **तुल्येति**–दुल्यः समानो योनुरागः प्रेम तस्य पिशुनं सूचकम् । 'पिशुनौ खलसूचकौ 'इत्यमरः । ललितो मधुरो-उथौंऽभिधेयविषयो बध्यतेऽस्मित्रिति लिलतार्थबन्धम् । लिलतोर्थस्य बन्धो य-त्रेति वा । पत्रे निवेशितं विन्यस्तं प्रियाया उदाहियत इत्युदाहरणं हृदयानु-रागव्यञ्जकं वचनं गीतं वा हे सखे उत्पन्नमणा उत्पन्नमनयनेनेति यावत् । ममाननेन समागतं मिलितं तस्या मिद्रिक्षणाया आननमिव भवति । माद्यत्या-म्यामिति मिदरे ईक्षणे यस्याः सा मिदरेक्षणा । यद्वा मिदरा तत्संज्ञका र्द्यप्रस्तस्या ईक्षणमिवेक्षणं यस्याः । मदिराद्यप्रेलक्षणमादिभरते-' आघूर्ण-मानमध्या या क्षामा चाञ्चिततारका । दृष्टिर्विकसितापाङ्गा मदिरा मदे ॥ ' इति । यद्वा मदिराभिषं ईक्षणं यस्याः । तदुक्तं संगीतकलिकायाम् '' स्निग्धार्धमुकुला कान्ता लिम्भता मिद्ररा तथा। पर्वेवात्र प्रतिज्ञाताः शौर्या-दित्येन दृष्टयः ॥ सौष्ठवेनापरित्यक्ता स्मेरापाङ्गमनोहरा । वेपमानान्तरा दृष्टिर्मदिरा परिकीर्तिता ॥ ' उत्प्रेक्षालंकारः । वसन्ततिलकं वृत्तम् । अत्र विशेषवचनात् ' पु-ष्पम् ' नाम सन्ध्यङ्गमुक्तं भवति । तदुक्तं साहित्यदर्पणे 'पुष्पं विशेषवचनं मतम् ।' इति । उर्वज्ञी-अत्राधना । समविभागा समः विभागो यस्याः सा समं विभक्ता । तुल्यप्रमाणिति यावत् । राजा-अङ्गुलीनां स्वेदेन घर्मजलेन । दृष्येरन् विकियेरन् स्वहस्तः लक्षणया स्वहस्तलिखितो लेखः इत्यर्थः । 'स्वहस्तलेखः ' इत्यपि पाठः । ' स्वहस्ते निक्षेपः प्रियायाः । 'इति च पाठः । विद्रुपकः-मनोरथानां कुसुमं मदनलेखविसर्जनरूपम् । विसंवदति किं विप्रलभते किम् । नैव विसंवदेदि-

मनोरथानां कुसुमं दर्शयित्वा फले विसंवदित । ( किं दाणि तत्त-मोदी उन्वसी मवदो मणोरहाणं कुसुमं दंसिअ फले विसंवदिदि।)

उर्वश्री—हला यावदुपगमनकातरं हृद्यं पर्यवस्थापयामि ताव-त्त्वमस्यात्मानं दर्शियत्वा यन्मम क्षमं तद्भण । (हला जाव उवग-मणकादरं हिअअं पज्जवत्थावेमि दाव तुम से अत्ताणं दंसिअ जं मे खमं तं भणाहि । )

चित्रहेखा—( तथेति तिरस्करिणिमपनीय राजानमुपेत्य । ) जयतुं जयतु महाराजः । ( जेदु जेदु महाराओ । )

राजा—( सहर्षम् ) स्वागतं भवत्ये । भद्रे

न तथा नन्दयसि मां सख्या विरहिता तया । संगमे पूर्वदृष्टेव यमुना गङ्गया विना ॥ १५॥

चित्रछेखा—ननु प्रथमं मेघराजिर्दश्यते पश्चाद्विद्युह्नता । (णं पढमं मेहराई दीसदि पच्छा विज्नुह्नदा । )

विद्षकः—( अपवार्य । ) कथं नैपा उर्वशी । तस्यास्तत्रभवत्या अभिमता सहचरी । ( कहं ण एसा उन्वसी । ताए तत्तहोदीए अहिमदा सहअरी । )

चित्रछेखा-- उर्वशी महाराजं शिरसा प्रणम्य विज्ञापयति--

त्यर्थः 'विप्रलम्भो विसंवादः' इत्यमरः । मदनलेखविसर्जनेनेत्थमाश्वास्य समागमाकांक्षिणं त्वामन्ते नेवं विरसीकिरिष्यतीति भावः । उर्वद्द्शी—उपगमनकातरमभिगमनपर्याकुलम् । पर्यवस्थापयामि स्थिरीकरिष्यामि । यन्मम क्षमं यन्मया वक्तुमुचितम् । चित्रलेखा—तिरस्करिणीमपनीयान्तर्धानविद्याप्रयोगं संहृत्य ।
अत्र तिरस्करिण्यपनयनं तिरोधानमन्त्रोपसंहारः । राजा-न तथिति—तया
सख्योर्वस्या विरहिता वियुक्ता मां तथा न नन्दयस्यानन्दर्यास । यथा तया
सहैव नन्दयसीति शेषः । संगमे पूर्वदृष्टा । प्रथमं गङ्गासंयुक्ता दृष्टेत्यर्थः । यमुना
कालिन्दी पश्चादृङ्ग्या विना दृष्टा सती यथा न नन्दयति दृष्टिविलोभिका न
भवति तथा । उपमा । विनोक्तिश्च । 'विनोक्तिर्यद्विनान्येन न साध्वन्यद्साधु
वा । इति तल्लक्षणात् । 'विनार्थसम्बन्ध एव विनोक्तिः ।' इति च रसगङ्गाधरे ।
चित्रलेखा—मेघराजिमेंधपंक्तिः । विद्यषकः—अभिमता अभीप्सिता

( उब्बसी महाराअं सिरसा पणिनअ विण्णवेदि ) राजा—किमाज्ञापयति ।

चित्रछेखा—मम सुरारिसंभवे दुर्जाते महाराज एव शरणमा-सीत् । साहं तव दर्शनसमुत्थेन मदनेन बलवद्घाध्यमाना भूथोपि महाराजेनानुकम्पनीयेति । ( मह सुरारिसंभवे दुज्जादे महाराओ एव्व सरणं आसि । सा अहं तुह दंसणसमुत्थेण मअणेण बलिअं बाहीअमाणा भूओवि महाराएण अणुकम्पणीअत्ति । )

राजा—भद्रमुखि
पर्युत्सुकां कथयसि प्रियदर्शनां तामार्तं न पश्यसि पुरूरवसं तदर्थे ।
साधारणायग्रुभयोः प्रणयः स्मरस्य
तप्तेन तप्तमयसा घटनाय योग्यम् ॥ १६ ॥

चित्रलेखा—( उर्वशामुपेत्य ) सिख एहि । त्वत्तोपि निर्दयतरं मान्या । सहचरी सखी । चित्रलेखा-सुराणामिरः तस्मात्संभव उत्पत्तिर्यस्य तस्मिन् । दुर्जाते व्यसने शरणं रक्षिता । साहं यैकदा महाराजेनानुकम्पिता । दर्शनसमुत्थेन दर्शनीत्पन्नेन । मदनेन कामविकारेण । अनुकम्पनीया मम मद-नार्तिः परिहरणीयेति भावः । राजा-पर्युतसुकामिति-तां प्रियदर्शनां रम्यद्शेनां पर्युत्मुकामुत्काण्ठितां कथयसि । किंतु तद्ये तस्याः कृत आर्ते-कामज्वरसंतप्तं मां न पश्यिस न जानासि । सा केवलं पर्युत्सुकाऽहं तु कामवेदना-भिभृत इति भावः । अयं स्मरस्य स्मरकृतः । कर्तरि पष्टी । प्रणयोभिलाषः प्रीतिर्वा । उभयोः साधारण उभयत्र समानः । यथोर्वशी मदर्थे पर्याकुला तथाहमपि तद्रथमतो नान्यतरपक्षे युक्त उपालम्भ इति भावः । अत उभयोः समागमयत्नोप्यविलम्बतं विधेय इत्याह सामान्योक्त्या । तप्तेनायसा तप्तमयो घटनाय योग्यम् । प्रबलमदनिवकारयोरावयोईहिति संयोजनमेव युक्तमिति भावः । यद्वा 'तप्तेन तप्तमयसा घटनाय योग्यम् ' इत्ययमावयोः स्मरस्य स्मरं प्रति साधारण: समानः प्रणयो याद्या । इति योज्यम् । प्रणयः प्रेम्णि विसम्भे याच्याप्रत्यययोरपि '। इति । विश्वः । एवं शाकुन्तले तृतीयाङ्केपि-राजा भद्रे साधारणीयं प्रणयः ।' इति । रङ्गनाथस्तु 'स्मरस्य' इत्यत्र 'यतस्व' इति प-ठित्वा 'तां कौमुदीमिव समागमथेन्दुबिम्बे ।' इति चतुर्थचरणपाठमाह । तद्वचाख्या यथा--'अतो यतस्व यत्नं कुरुष्व। कैौमुदीं ज्योत्स्नामिन्दुविम्व इव ताम्। मयीत्यर्थात् । समागमय ।'' इति । अयं पाठो न मनोरमः कारकदोषदुष्टश्र । चित्रलेखा-निर्देयतरं मदनं दृष्टा निर्देयतरं मदनेन पीड्यमानं तव प्रियतमं

मदनं दृष्ट्वा प्रियतमस्य ते दृत्यस्मि संवृत्ता । ( हस्रा एहि । तुव-त्तोवि णिद्दअदरं मअणं देखिलअ पिअअमस्स दे दृदिक्कि संवृत्ता । )

उर्वशी—( तिरस्करिणीमपनीय ) । अहो लघु त्वयोज्झितास्मि । ( अम्महे लहुअं तुए उज्झिद्धि ) ।

चित्रलेखा—इतो मुहूर्ताजिज्ञास्यामि का कामुज्झिष्यतीति । आचारं तावत्प्रतिपद्यस्व । ( इदो मुहुत्तादो जाणिस्सं का कं उङ्गिस्सिदित्ति । आआरं दाव पडिवज्ज । )

उर्वशी—( राजानमुपेत्य सब्रीडम् ) जयतु जयतु महाराजः । राजा—सुन्दरि

मया नाम जितं यस्य त्वयायं समुदीर्यते । जयशब्दः सहस्राक्षादगतः पुरुषान्तरम् ॥ १७ ॥ ( इस्ते गृहीत्वैनामुपवेशयति । )

विदूपकः— भवति राज्ञः प्रियवयस्यो ब्राह्मणः किं न वन्द्यते । ( भोदि रण्णो पिअवअस्सो बह्मणो किं ण वन्दीअदि । ) उर्वशी—( सस्मितं प्रणमित । )

द्धे यर्थः । उर्वशी — लघु शीव्रमकस्मादित्यर्थः । उज्झितास्मि त्यक्तास्मि । मम सखी भूत्वापि मां त्यक्त्वा राजदीत्यमङ्गिकृतवत्यसीति साभिप्रायमुपाल-ममगर्भ वचो नायकशङ्कारत्वर्धनार्थम् । अत एवास्मात्प्राक् तिरस्किरिण्यपनयनमिष युक्तम् । चित्रलेखा — इतो मुहूर्तादिति — त्वमेवाचिराद्राज्ञा संगता मां त्यक्षसीति त्वमेव ममोपालम्भाही नाहं तवेति भावः । आचारं समुचितोपचारं जयेत्यादिशब्दै राज्ञो विजयवर्धनादिकम् । अत्र परिहासस्य गम्यमानत्वात् 'नर्म' नाम सध्यक्कमुपाक्षिप्तम् । तदुक्तं 'परिहासवचो नर्म' इति । 'अप्राम्य इष्टजनावर्जनस्पः परिसाहो नर्म' इति दशस्पकटीकाकृत् । उर्वशी — जयतु जयतु विजयेन वर्धताम् । राजा — हे सुन्दिर मया नाम जितं सर्वोत्कर्षशालिना भूतं खलु । यतः सहस्राक्षान्महेन्द्रात्पुरुषान्तरमन्यं पुरुषमगतोऽप्राप्तोऽयं जयशब्दस्त्वयोदीर्थमाणो 'जयतु जयतु महाराजः' इति शब्दो यस्य मम त्वया समुदीर्यते सम्यगुर्चायेत । अतो जितमिति सम्बन्धः । 'नाम' इत्यभ्युपगमे । 'नाम कोपेऽभ्युपगमे विस्मये स्मरणेऽचि च ।' इति मेदिनी । अत्र 'प्रगमनं नाम सध्यक्कमुक्तं भवति । तदुक्तं साहित्यदर्पणे 'प्रगमनं वाक्यं स्या-दुत्तरोत्तरम् ।' इति । विदूषकः — भवति राज्ञ इति अत्र हास्यप्रतीतिः

१ अपि अणवत्थिदे [ अनवस्थिते ] इति, तुए अनवेक्खिदं इति,इति च पा.

विदूपकः---स्वास्ति भवत्यै । ( सस्थि भोदीए । ) ( नेपथ्ये । )

देवदूतः—चित्रलेखे त्वरयोर्वशीम् । मुनिना भरतेन यः प्रयोगो भवतीष्वष्टरसाश्रयो नियुक्तः।

लिलताभिनयं तमद्य भर्ता

मस्तां इष्टुमनाः सलोकपालः॥ १८॥

( सर्वे कर्णे ददित । उर्वशी विषादं नाटयित ।)

चित्रलेखा—श्रतं प्रियसख्या देवदूतस्य वचनम् । अनुमान्यतां महाराजः । ( सुदं पिअसहीए देवदूदस्स वअणं । अणुमाणीअदु महाराओ । )

र्जवशी--नास्ति मे वाक् । (णथ्यि मे वाआ।)

स्फुटैव । हासलक्षणं यथा--- भाषणाकृतिवेषाणां क्रियायाश्च विकारतः । लैंल्यादेश्व परस्थानामेपामनुकृतेरिति । विकासश्चेतसो हासः ।' इति । **मानिनेति**—भरतेन मुनिना । भरताख्यो मुनिर्नाटचशास्त्रप्रणेता तेन । अष्टरसाश्रयः—अष्टानां नाटचशास्त्रोक्तानां रसानामाश्रयः स्थानम् । दुक्तं काव्यप्रकारो '' शृङ्गारहास्यकरुणरौद्रवीरभयानकाः । वीभत्साद्धृतसंज्ञौ चेत्यष्टों नाट्यं रसाः स्मृताः' ॥ रस्यन्ते आस्वाद्यन्ते इति रसाः । रस**रुक्षणं** दशरूपके-'विभावरनुभावेश्व सात्त्विकैर्व्यभिचाररिभिः । आनीयमानः स्वादात्वं स्थायी भावो रसः स्मृतः ॥' इति । यः प्रयुज्यते इति प्रयोगो रूपकविशेषो भवतीपु युष्मासु । अप्सरःस्वित्यर्थः । नियुक्तोऽभिनयशिक्षया प्रतिष्ठा-पितः । तं प्रयोगं लिलताभिनयं लिलतो मनोहरोऽभिनयो मनोगतभावादि-थ्यञ्जनं यिस्मिस्तादशं लोकपालैः सिहतः सलोकपालो मरुतां भर्ता देवेन्द्रोच द्रष्टुमना द्रष्टुं प्रेक्षितुं मनो यस्य स तथोक्तः । 'तुं काममनसोरिप' इति मकारलोपः । 'इन्द्रो विहः पितृपतिनैर्ऋतो वरुणो मरुत् । कुवेर ईशः । ' इत्यष्टौ लोकपालाः । ललिताभिनयमित्यनेन शृङ्गाररसप्रधानत्वं सूचितम् । तदुक्तं दशरूपके-'ऐको रसोही कर्तव्यो वीरः शृहार एव वा । अङ्गमन्ये रसाः सर्वे कुर्यानिवेहणेद्भुतम् ॥' इति । उर्वज्ञी-विषादं नाटयति-धुतेन शिरसा विषण्णया दृष्ट्या चेति ज्ञेयम् । तल्लक्षणे तु-पर्यायेण शनैस्तिर्यग्गतमुक्तं धुतं शिरः । विषादेऽनीिप्सते ज्ञेयम् ।' इति । या दृष्टिः पतितापाङ्गा विस्ता-रितपुटद्वया । निमेषिण्यस्ततारा च विषण्णा सा विषादिनी ॥' इति च । चित्रलेखाः—अनुमान्यतां गमनायानुक्कां दाप्यतामित्यर्थः । उर्वशी-वाक् चित्रछेखा—महाराज परवशोऽयं जनः । तन्महाराजेनाम्यनु-ज्ञातेच्छिति देवेष्वनपराद्धमात्मानं कर्तुम् । ( मैहाराअ परवसो अअं जणो । ता महाराएण अभ्भणुण्णादा इच्छिदि देवेसु अणवरद्धं अत्ताणअं कादुं । )

राजा—( कथंचिद्वाचं व्यवस्थाप्य । ) नास्मि भवत्योरीश्वरिनयोग-प्रत्यर्थी । स्मर्तव्यस्त्वयं जनः ।

उर्वेशी-( वियोगदुःखं रूपयन्ती सह सख्या निष्कान्ता । )

राजा-( सनिःश्वासम् । ) सखे वैयर्थ्यमिव चक्षुषः संप्रति ।

विद्षक:—( पत्रं दर्शियतुकामः ।) नन्वेतत्—( इत्यधीक्ते आत्मगतम्।) हा िक् हा िक् उर्वशीदर्शनिम्सितेन मया तद्धूर्जपत्रं प्रश्रष्टभिष हस्तात्प्रमादेन न विज्ञातम् । (णं एदं । हद्धी हद्धी उव्वसीदंस-णविद्धिदेण मए तं भुज्जवत्तअं पञ्भट्टंवि हत्तादो पमादेण णविण्णादं।)

राजा--भद्र किमसि वक्तुकाम इव।

विद्षक:—मा भवानङ्गानि मुञ्चतु । दृढं खरुं त्विय बद्धभावी-र्वशी ! न सेतोगतमनुरागं शिथिलयित । ( मा भवं अङ्गाई मुञ्चदु । दिढं खु तुइ बध्धभावा उन्वसी । ण मा इदोगदं अणुराअं सिढिलेदी।)

उचरणसामर्थ्यम् । चित्रलेखा-परस्य वशः परवशः पराधीनः । अयं जनः उर्वशीलक्षणः । अनपराद्धं कर्तुं तेषां शासनं सम्यगनुष्रायेत्यर्थः । अतस्तामनुज्ञानुमहिति भवानिति निष्कर्षः । राजा--व्यवस्थाप्य समाहितां कृत्वा । ईश्वरनियोगप्रत्यर्था ईश्वरस्य प्रभोमेहेन्द्रस्य नियोगस्याज्ञायाः प्रत्यर्था विरोधी । प्रतिकृलमर्थयितुं शीलमस्यासौ प्रत्यर्था । उर्वशी-अयमुर्वश्या निष्कमो रतेः शृङ्गरस्थायिनः पोषार्थमिति ज्ञेयम् । विप्रलम्भः शृङ्गारः । तदुक्तम्- यत्र तु रितः प्रकृष्टा ना-भीष्टमुपैति विप्रलम्भोसौ । दिते । न विना विप्रलम्मेन शृङ्गारः पुष्टिमश्नुते । कषायिते हि वस्नादौ भूयान्रागो विवर्धते ॥ दिते च । राजा-वैयर्थ्यं विगतोऽर्थो यस्य तद्यर्थे तस्य भावः विफलता । संप्रत्यसित्रहितायामुवर्श्या-मित्यर्थः । विदृषकः-विस्मितेन विस्मयाकुलेन विस्मृतात्मभावेनेत्यर्थः । प्रमादेनानवधानतया । विदृषकः-अङ्गानि मुद्यतु निराशो भववित्यर्थः ।

१ उन्वसी विण्णवेदि ( उर्वशी विशापर्यात )। इ. त्य. ए. पु., । २ सविषादमात्मः ३ वअस्स एदिही वचुकामो ( वयस्य एतदस्मि वक्तुकामः । ) इ. त्य. ए. पु. ।

राजा—ममाप्येतदाशांक्षि मनः । तया खलु प्रस्थाने अनीशया शरीरस्य <mark>हृदयं स्वैवशं मयि</mark> । स्तनकम्पक्रियाऌक्ष्यैन्यंस्तं निश्वसितैरिव ॥ १९ ॥

विद्षकः—( आत्मगतम् ।) वेपते मे हृदयिममां वेलां तत्रम-वता तस्य भूर्जपत्रस्य नाम ब्रहीतव्यं भविष्यतीति । (वेविद मे हि-अअं इमं वेलं तत्तभवदा तस्स भुज्जवत्तस्स णाम गेण्हिद्व्वं भवि-स्सिदित्ति ।)

 राजा—केनेदानी दृष्टिं विलोभयामि । (स्मृत्वा । ) आ उप-नयतु भवान् भूर्भपत्रम् ।

विद्षक:—( विषादं नाटयति । ) हन्त न दृश्यते । गतमुर्वश्या मार्गेण । ( हन्त ण दिस्सदि । गैदं उन्वसीए मग्गेण । )

राजा—सैर्वत्र प्रमादी वैधेयः । ननु विचिनोतु भवान् ।

विदुषक:—( उत्थाय । ) निन्वतो भवेत् इतो भवेत् । ( णं इदो भवे इदो भवे । ) ( इति विचेतन्यं नाटयति । )

( ततः प्रविशति सपरिवारा देवी काशीराजपुत्री । )

देवी—हज्जे निपुणिके सत्यं त्वया भणितिमदं हतागेहं प्रविशना-र्यभाणवकसहाय आर्यपुत्रो दृष्ट इति । ( हज्जे णिउणिए सचं तुएँ भणिदं इमं हृदागेहं पविसन्तो अज्जमाणवअसहाओं अज्जउत्तो दिहोत्ति । )

खल ध्रुवम् । वद्धं भावोऽनुरागो यया । इतोगतं त्विय प्रतिष्ठितमित्यर्थः । शिथिलयति शिथिलीकरोति । राजा-एतदाशंस्येतदाशावत् । अनीशयति – शरीरस्थानीशयाऽनीश्वरया । तस्येन्द्रायत्तत्वात् । तयोर्वस्या स्ववशं स्वायत्तं हृदयं । स्तनयोः कम्पिकया तया वक्षःस्थलोद्ध्ननेनेत्यर्थः । लक्ष्येरनुमेयैनि-श्वासैमीय नयस्तं निक्षिप्तमिव । विवशमिति पाठे स्वतन्त्रं कस्याप्यनायत्त-मित्यर्थः । यद्वा विवशं विशेषेण वशं स्वाधीनम् । विवृष्वकः—इमा वेलामनया वेलया । राजा—विलोभयामि विनोदयामीत्यर्थः । प्रमादी प्रमत्तः । वैधेयो मुर्खः । पूर्ववैधेयवालिशाः ' इत्यमरः । विचेतव्यं विचितिम् । वेवी—लतागेहं प्रमदवनान्तर्गतमेतद्विश्वेयम् । निपाणिका—भिद्वनी राज-

१ विवशम् । इ. पा. २ केत्तिए विलाए [कस्यां वेलायां ] इ. पा. ३ भी दिव्यं क्खु तं भुजवत्तं गदं । इ. पा. ४ अहो, आः; सर्वत्र. ५ सर्च किं लताघरं विसन्तो अज्ज-माणवअसहाओं दिश्चे तुए महाराओं इ. पा.

निपुणिका—किमन्यथा भट्टिनी मया विज्ञापितपूर्वा । (किं अण्णहा भट्टिणी मए विण्णविद्पुच्या । )

देवी—तेन हि लतान्तिरता श्रोष्यामि तावदस्य विश्रव्धामन्त्रि-तानि। यत् त्वया कथितं तत्मत्यं न वेति। (तेण हि लदन्तिरदा सुणिस्सं दाव से विस्सद्धामन्तिदाणि। जं तुए कहिदं तं सच्चं ण वित्ति।)

निपुणिका—यद् भिट्टनये रोचते । (जं भिट्टणीए र्रूबिटि । ) देवी—(पिकम्य ।) हुन्ने निपुणिके किमेतर्ज्ञार्णचीवरिमवेतो- मुखं दक्षिणमारुतेनानीयते । (हुन्ने णिडाणिए किं एदं जिण्णैची- वरं विअ इदोमुहं दिक्खणमारुदेण आणीअदि । )

निपुणिका—( विभाव्य ।) भिट्टिन परिवर्तनविभाविताक्षरं भूर्ज-पत्रं खल्वेतत् । हन्त भिट्टिन्या एव नुपूरकोट्या लग्नम् । ( गृहीत्वा ।) कथं वाच्यताम् । ( भिट्टिणि पिडवत्तणिवभाविदाक्खरं भुज्जवत्तं खु एदं । हन्त भिट्टिणीए एव्व णिउरकोडिए लग्नं । कहं वाईअदु ।)

देवी--अनुवाचय तावदेत् । यद्यविरुद्धं ततः श्रोष्यामि । ( अणुवाएहि दाव णं । जदि अविरुद्धं तदो साणिस्सं । )

निपुणिका—(तथा कृत्वा।) भिट्टिनि तदेव कौलीनिमव प्रितिभाति । भर्तारमुद्दिश्योर्वश्याः काव्यवन्ध इति तर्कयामि । आर्य-माणवकप्रमादेनावयोर्हस्तं गत इति । (भिट्टिणि तं एव्व कोलीणं मिट्टिणी । यनु 'देवी कृताभिषेकायामितरासु तु भिट्टिनी ।' इत्यमरसिंहेनोक्तं तत्प्रायिकं मन्तव्यम् । अन्यथा विज्ञापितपूर्वा असत्यं देव्ये कदाचित्कथित-मित्यर्थः । देवी—लतान्तिता लतान्तिहीता । विश्वव्यमन्त्रितानि विश्वम्भान्त्रापम् । देवी—जीर्णचीवरं जीर्णं चीवरं वस्रखण्डम् । इतोमुखं इतः मुखं य-स्यास्मत्सम्मुखमित्यर्थः । निपुणिका—विभाव्य निरूप्य निपुणमालोच्य । परिवर्तनिवमाविताक्षरं परिवर्तनेन व्यावर्तनेन विभावितानि प्रकटीकृतानि दृष्टानि वाक्षराणि यस्मिन् । नूपुरकोट्या मज्ञीराग्रेण 'मज्ञीरोन्तुपुरोऽस्त्रियाम् । इत्यमरः । कथमिति प्रश्ने । देवी—अनुवाचय तूष्णीं वाचय । अविरुद्धं श्रवणाईमकौलीनपरमित्यर्थः । अन्यथात्वे तस्य मनोव्यथाजनकत्वादिति भावः । विपुणिका—कौलीनं कौ पृथिव्यां लीनं । अलुक्समासः । अपवादः । कौलीनं १ जं भिट्टणी आणवेदी । इ. पा. २ 'पत्ताण्णं' इति, 'वत्तं नवचीवरं' इति च पा

विअ पहिडादि । भट्टारअं उदिसिअ उन्वसीए कन्वबन्धोत्ति तकेः मि । अज्जमाणवअप्पमादेण अह्माणं इत्थं गदोत्ति । )

देवी—तेन ह्यस्य गृहीतार्था भवामि । (तेण हि से गहि-दत्था होमि । )

निपुणिका- (राज्ञा पूर्ववाचितं वाचयति।)

देवी—अत्रानेनैवोपायनेनाप्सरःकामुकं प्रेक्षे । (एत्थ इमिणा एव्य उवाअणेण अच्छराकामुअं पेक्खामि । ) ( इति परिजनसिहता लताग्रहं परिकामित । )

विदृषक:—भो वयस्य किमेत्पवनवशागामि प्रमद्वनसमीपग-तक्तीडापर्वतपर्यन्ते दृश्यते । (भो वअस्स किं एदं पवणवसगामि पमद्वणसमीवगद्कीलापव्वद्पज्जन्ते दीसदि ।)

राजा—( उत्थाय । ) भगवन् वसन्तिप्रिय दक्षिणवायो ।

वासार्थं हर संभृतं सुरिभणा पौष्पं रजो वीरुधां

किं मिथ्या भवतो हतेन दियतास्नेहस्वहस्तेन मे ।

जानीते हि मनोविनोदनफलैरेवंविधैर्धारितं

कामार्त जनमञ्जनां प्रति भवानालक्षितप्रार्थनः ॥ २० ॥

पशुभिर्युद्धे कुलीनत्वापवादयोः '। इति घरणिः । अत्र राज्ञ आभिजात्य-विरुद्धमान्वरणमुर्वरयनुरागरूपम् । भर्तारं स्वामिनम् । तदुक्तं दशरूपके—'देवः स्वामीति नृपतिभृत्यभेर्तेति चाधमैः ।' इति । यद्वा भद्वारकमिति संस्कृतं । 'राजा भद्वारको देवः ' इत्यमरः । काव्यबन्धः पद्मरचना । मदनलेख इति यावत् । देवी—गृहीतार्थो —गृहीतोर्थो यया । ज्ञातविषयेत्यर्थः । देवी—अत्राधुना । उपायनेनोपहारेण । एतदेवोपहारस्थाने कृत्वेत्यर्थः । 'उपायनमुपप्राह्ममुपहारस्त्रथोपदा । 'इत्यमरः । विदुषकः—पवनवशगामि पवनवशं गच्छतीति वायुवशसंचारि । कीडापर्वतः कीडाशैलः । उपवनादिपु कीडार्थं निर्मितः पर्वतसदशो भूम्युच्छ्रयः । तस्य पर्यन्ते प्रान्ते । राजा—विदुष्षकवचः श्रुत्वा पवनेनोत्थित्य नीयमानं भृजेपत्रमेव स्यादिति मन्वान आह । वसन्तिप्रय वसन्तस्य प्रियो वसन्तिप्रयः । वसन्तः प्रियः यस्येति वा । तस्य सम्बुद्धिः हे वसन्तसख । वासार्थमिति—सुरभिणा वसन्तेन । 'वसन्ते पुष्पसमयः सुरभिः 'इत्यमरः । सुष्ठु रभन्ते हर्षयुक्ता भवन्त्यत्रेति सुरभिः । संभृतं संपादितमुप्वितं वा । वीरुष्ठां छतानां । वीरुष्ठताविटपयोः

१ वसन्तसख मलयानिल । इ. पा.

निपु॰—मर्टिनि एतस्यैवान्वेषणा वर्तते । ( मर्टिणि एदस्स एव्व अण्णेसणा वेंद्वदि । )

देवी--पश्यामि । ( पेर्केखामि । )

विदूषक:—भो म्लायमानकेशरच्छविना मयूरिपच्छेन विप्रलब्धो-स्मि । (भो मिलाअमाणकेशरच्छाविणा मोरिपच्छेण विष्पलद्धो ह्यी )

श्चियाम् । 'इति कोषः । 'लता प्रतानिनी वीरुध् ' इत्यमरे विशेषः । पौष्पं पुष्प-सम्बन्धि रजः परागं । 'रजः क्लीबं गुणान्तरे । आर्तवे च परागे च ' इति मेदिनी । वासार्थे सौगन्ध्यलाभार्थे हर नय । मिथ्या व्यर्थे हृतेनापनीतेन मे मम दियतास्नेहस्वहस्तेन दियतायाः प्रियायाः स्नेहस्वहस्तः स्नेहदर्शकः स्व-इस्तो लक्षणया स्वहस्तलेखस्तेन भवतः किं कोर्थः । पुष्परेणुहरणे भवतः सौरभ्यलाभः स्यात् । मास्त्रियालेखहरणे तु न कोपि दष्टादष्टस्तव लाभ इत्यर्थः । प्रत्युत ज्ञातास्वादस्य तवादाक्षिण्यमपि प्रसज्येतेत्याह—भवान् कामार्ते कामपीडितं जनं । मनोविनोदनफलैर्मनस उत्कण्ठितस्येत्यर्थः । विनो-दनं सान्त्वनं । उत्कण्ठापनयनमिति यावत् । फलं प्रयोजनं येषां तानि तैः । एवंविधः प्रकारो येपां तैरीहरौर्मदनलेखादिभिर्धारितमवलम्बितजीवितं नीते हि वेत्ति खलु । यतो भवान् अञ्जनां प्रत्यालक्षितप्रार्थनो दृष्टाभि-लाषः । कामुक इत्यर्थः । अञ्जना नाम कुञ्जराख्यस्य वानरस्य पुत्री हनूम-न्माता च । एकदा पर्वताशिखर आसीनायास्तस्या उत्तरीयाञ्चलं विस्खालेतं दृष्टा भगवान्वायुस्तां चकमे । पश्चायथा मे कुमारीभावो न नश्येत्तथा मिय च-रतु भगवानिति तया विज्ञप्तः कृतार्थतां भेजेऽजनयच तस्यां सुतं मारुतिम् । इति पौराणिकी कथात्रानुसन्धेया । रङ्गनाथस्तु 'विनोदनफलैः' इत्यत्र 'विनो-दनशैतरिति ' चतुर्थपादं च 'कामार्ते जनमञ्जसाभिभवितुं नालम्बितप्रार्थनम् ' इति पठति । तद्वचाख्यानं यथा—''।हे यतः भवानेवंविधैर्विनोदनशर्तेर्हस्तलेख-चित्रफलकादिभिर्घारितं विहितजीवनम् । आलम्बिता अङ्गीकृता येन तं कामार्ते जनमज्जसा तत्त्वतोऽभिभवितुं पराभवितुं न जानीते । अभिभवितुं न जानीते इदमञ्जसा सत्यमिति वा । अतश्रावर्यं लेखो न नेय इति भावः । निजदाक्षिण्यरक्षणायापि नैतादृग्विधेयमिति रहस्यम् । 'अज्ञसा तत्त्वतूर्णयोः' इति विश्वः । इति । **निपुर्णिका-**अन्वेषणा अन्वीक्षणम् । विदृषकः—म्लायमानकेसरच्छविना म्लायमानं यत्केसरं केसरपुष्पं तद्वच्छ-

१ भिट्टिणि एदस्स एव भुज्जवत्तस्स अण्णेसणा सुणिआदि । इ. पा. २ णं पंक्लामि दाव । तुणिं चिट ( तृण्णीं तिष्ठ ) इ. पा. २ ( सविषादम् ) हद्धी हद्धी.

राजा-सर्वथा हतोसिर्म ।

देवी—( <sup>उपेत्य ।</sup>) आर्यपुत्र अलमावेगेन । एतत्तद्भूर्जपत्रम् । ( अज्जउत्त अलं आवेएण । एदं तं भुज्जवत्तं । )

राजा—( ससंभ्रमम् । ) अये देवी । स्वागतं देव्यै ।

विदूषकः—( <sup>अपवार्य ।</sup> ) दुरागतमिदानी संवृत्तम् । ( दुरागमं दाणि संवत्तं । )

राजा—( जनान्तिकम् । ) सखे किमत्र प्रतिविधेयम् ।

विद्षकः—छोत्रेण गृहीतस्य कुम्भीरकस्यास्ति वा प्रतिवचनम् । ( छोत्तेण गहिदस्स कुम्भिलअस्स अत्थि वा पडिवअणं । )

राजा—( अपवार्य ) मूढ नायं परिहासकालः । ( प्रकाशम् । ) देवी नेदं मया मृग्यते । स खैलु परसमन्वेषणार्थमारम्भोयम् ।

देवी--युज्यत आत्मनः सौभाग्यं प्रच्छाद्यितुम् । ( जुज्जिदि अत्तणो सोहगां पच्छादेदुं ।

विदूषकः—भवति त्वरयास्य भोजनं यत् पित्तोपशमनसमर्थं विः कान्तिर्यस्य तेन । राजा — सर्वथा हतोस्मि मनोविनोदनोपायाभावादिन्त्यर्थः । देवी — आर्यपुत्रं इति भर्तारं प्रति पत्न्याः सम्बुद्धः । अत्र सागरः । 'ऊढायां । देवि दियते पुमानाह प्रियां प्रति । आर्यपुत्र च जीवेश नाथ साप्याह वन्छभम् ॥ ' इति । विदूषकः—अपवार्थ—एतछक्षणं साहित्यदर्पणे 'तद्भवेदपवारितं। रहस्यं तु यदन्यस्य पराष्ट्रत्य प्रकारयते । ' इति । तुरागतमनभीष्टमागमनम् । राज्ञा स्वागतिमत्युक्ते विदूषकस्ययमुक्तिः । राजा—जनान्तिकम्—लक्षणमुक्तं प्राक्षः । किमत्र प्रतिविधयं कथमस्य प्रतीकारः कर्तव्यः । विदूषकः—लोत्रेण चोरितधनेन । 'लोत्रमश्रुणि चोरिते' इति विश्वः । ...स्तेयं लोतं च तद्धनम् ' इत्यमरश्च । सह ग्रहीतस्य कुम्भीरकस्य चौरस्य । कुम्भीरको गण्डपदस्तक्रस्थ मिलम्छनः । इति कोषः । एतदिप भाषणं जनान्तिकमेवेत्यवगन्तव्यम् । राजा—सोयमारम्भो व्यवसायः परस्यान्यस्य समन्वेषणार्थे गवेषणार्थे खछ । 'अत्र राज्ञो दोषप्रच्छादनात् ' नर्मयुतिः ' नाम सन्ध्यङ्गमुक्तं भवति ' इति कान्यवेमः । देवी—युज्यत इ०-स्थाने खत्वयं सौ।भाग्यगोपने प्रयत्न इत्यर्थः । सौ।भाग्यमत्र दिव्याङ्गनाप्रथेना । विदूषकः—िपत्तोपशमनसमर्थे पित्तस्योपशम-

१ मन्द्रभाग्यः । इ. त्य. ए. पु. । २ ( जनान्तिकम् । ) इत्य. ए. पु. ।, ३ तत्खलु मन्त्रपत्रं यदन्वेषणाय ममायमारम्भः । इ. पा.

भवति । ( भोदी तुवरेहि से भोअणं नं पित्तोवसमणसमत्थं होदि । )
देवी—निपुणिके शोभनं खलु ब्राह्मणेनाश्वासितो वयस्यः । ( णि जाणिषु सोहणं खु ब्रह्मणेन आसासिदो व वअस्सो )

विद्०—भवति ननु पश्य आश्वासितः पिश्वाचोपि भोजनेन। ( भोदि णं पेरूल आसासिदो पिसाचोवि भोअणेण।)

राजा---मूर्व बलादपराधिनं मां प्रतिपादयासि ।

देवी—नास्ति भवतोपराघः । अहमेवात्रापराद्धा या प्रतिकूछद-र्शना भूत्वाऽप्रतस्ते तिष्ठामि । इतोहं गमिष्यामि । (णंत्थि भवदो अव-राहो । अहं एव्व एत्थ अवरद्धा जा पांडेऊछदंसणा भविअ अगगदो दे चिट्ठामि। इदो अहं गमिसँसं । ( इति कोपं नाटियत्वा प्रस्थिता । )

#### राजा--

अपराधी नामाहं प्रसीद रम्भोरु विरम संरम्भात् । सेट्यो जनश्च कुपितः कथं नु दासो निरपराधः॥ २१॥ ( इति पादयोः पतति । )

शान्तिः । तत्र समर्थम् । अनेन राज्ञश्चेष्टितं पित्तजनितश्रममूलमिति विदूषकस्या-शयः । मधुराहारेण कुपितं पित्तं शाम्यतीति वैद्यके प्रसिद्धम् । तदुक्तम् । कफं दुर्जनवत्तीक्ष्णैर्वातं स्नेहेन मित्रवत् । पित्तं जामातरमिव मधुरैभोजनैर्जयेत् ॥ इति । देवी---निपुणिके शोभनिमत्यादि सोल्लुण्ठनं वर्चः । विद्रुषकः--कृरः पिशाचोपि भोजनदानेनाराधितो भवति किमु वक्तव्यं मिष्टान्नभोजनेन शमितिपत्तकोपो मम वयस्यः प्रकृतिमापद्येतेति । इति विदूषकस्य भावः । राजा-बलात् हठात् । अपराधिनं प्रतिपादयस्युपपादयसि । उन्मत्तवदचे-ष्टमानमपि मां तथा प्रतिपादयन्निति शेषः । उभयोर्वचनविसंवादात्स्फ्रटमेव देव्या अपराधशंका जायेतेति राज्ञो भावः । देवी-अहमेवापराद्धा मथैवापराधः कृतः । प्रतिकूलदर्शना प्रतिकूलं विरुद्धं अनिष्टमित्यर्थः । दर्शनं यस्याः सा । नाटयित्वाऽभिनीय । राजा-अहमपराधी नाम कृतव्यलीकः खल्छ । हे रम्भोठ रम्भे इव ऊरू यस्याः सा रम्भोरूस्तत्सम्बुद्धिः । नदीत्वाद्धस्वः । 'ऊरूत्तरपदादौपम्ये' इत्युङ्प्रत्ययः । प्रसीद प्रसन्ना भव । संरम्भात्कोषाद्विरम । कोपं जहीत्यर्थः । <sup>4</sup> संरम्भः संभ्रमे कोपे ' इति विश्वः । आत्मनोपराधित्वमेवोपन्यस्यति । सेव्यः सेवाहीं जनः कुपितश्चेद्दासः सेवकजनो निरपराधोऽपराधरिहतः कथं नु स्यात्।

१ ण नखु अत्थि । २ अतः परं-णिउणिए एहि गच्छम इति कवित्

देवी—( आत्मगतम् ।) मा खलु लघुहृदयाहमनुनयं बहुमन्ये । किं त्वदािक्षण्यकृतात्पश्चात्तापाद्धिभेमि । ( मा खु लहुहिअआ अहं अणुणअं बहुमण्णे । किं दु अद्विखण्णाकेदस्स पच्छादावस्स भाएमि ।) ( राजानमपहाय सपरिवारा निष्कन्ता ।)

निद् ----प्रावृण्नदीवाप्रसन्ना गता देवी । तदुतिष्ठ । (पाउस-णदी विञ्र अप्पसण्णा गदा देवी । ता उद्वेहि । )

्राजा— ( उत्थाय ) वयस्य नेदमनुपपन्नम् । पश्य

प्रियवचनशतोपि योषितां वृयितजनानुनयो रसाष्टते । प्रविशति हृद्यं न तद्विदां मणिरिव कृत्रिमरागयोजितः ॥२२॥

 कथं नु इत्याक्षेपे । प्रभुकोपस्यान्यथानुपपत्यैव दासापराधो निश्वीयत इति भावः । अत्रेर्घ्याकषायितानां स्त्रीणां मानापनयनार्थे सूचितेषु षट्सूपायेषु साम प्रयुक्तमित्यनुसन्धेयम् । तदुक्तं दशरूपके — ' स्त्रीणामीर्ध्याकृतो मानः कोपोन्या-सिक्षिनि प्रिये ।.....यथोत्तरं गुरुः षड्भिरुपायस्तमुपाचरेत् । साम्ना भेदेन दा-नेन नत्युपेक्षारसान्तरैः ॥ Sत्र प्रियवचनंत साम । 'इति । अत्र राज्ञ्या अनुनय-नात् 'पयुपासनं 'नाम सन्ध्यङ्गमुक्तं भवति । 'इति पादयोः पतति 'इत्यत्र पूर्वप्रयुक्ते सामनि व्यर्थे सति 'नितः 'नामोपायः प्रयुक्त इत्यनुसंधेयम् । तदुक्तं 'पादयोः पतनं नितः ' इति । देवी-अहं लघुहृदया भूत्वाऽनुनयं मा खलु बहु मन्ये । मयात्मनो मानप्रन्थि शिथलीकृत्य नैवास्यालीकानुनयो बहुमन्तव्य इत्यर्थः । यद्वाहं मा खलु तथा लघुहृदया भवेयं यथास्यानुनयं इति योज्यम् । कि त्वेतदेव केवलं–अदाक्षिण्यकृतात् र्प्राणपातलङ्घनरूपं यन्मेऽदाक्षिण्यं तज्ज-नितात्पश्चात्तापादनुशयाद्विमेमि । दाक्षिण्यकृतादिति पाठे मम यद्दाक्षिण्यं स्वभा-वस्योदारता तेन कृतात्पश्चात्तापादित्यादि योजना । प्रकृतिं गताया मम ध्रुवं ' न मया भर्तुः प्रणिपातमवगणयन्त्या साधु कृतम् 'इति पश्चात्तापो भावी। तेन मयाऽस्वस्थवित्तया भाव्यमिति देव्याशयः । अत्र देव्या भयमुत्तराङ्गवस्तुबी-जत्वाद्विन्दुः । विदूषकः-प्रावृण्नदीवाप्रसन्ना रोषकलुपा । शीघ्रगामिनी च । पक्षे पंक्रिञ्जला वेगवती च । उत्तिष्ठ न कोप्यधुना तव प्रणिपातस्योपयोग इत्यर्थः । राजा-अत्रेदंशब्देन देव्या अप्रसादगमनं परामृश्यते । इदं ' प्रात्रृण्न-दीवाप्रसन्ना गता ' इत्येतन्नानुपपन्नमुपपन्नं योग्यमेव । यतः । प्रियेति-द्यि-तजनानुनयो दयितजनस्य प्रियजनस्यानुनयस्तत्कृतं प्रार्थनं प्रियवचनशतोपि प्रियवचनानां द्यतानि यर्स्मिस्तादशश्चाद्गक्तिशतपूर्णोपि रसादते प्रेम्णा विना । अकृत्रिमप्रेमरहित इत्यर्थः । तद्विदां तद्रसरहितोऽलीकोयमनुनय इति विद-न्तीति तासां योषितां हृद्यं न प्रविशति चेतस्यन्तरं न लभते । निष्फलो

विद्० अनुकूलमेवात्रभवत एतत् । न खल्विसदुः क्षितोभि-मुखे दीपशिखां सहते । (अणुऊलं एव्व एत्थ भवदो एदं । ण खु अक्खिदुक्खिदो अहिमुहे दीविसहं सहेदि । )

राजा— मा मैवम् । उर्वशीगतमनसोपि मे स एव देव्यां बहुं-मानः । किं तु प्रणिपातलङ्घनादहमस्यां घैर्यमवलम्बिष्ये ।

विद्०—तिष्ठतु तावद्भवतो धीरता । बुभुक्षितस्य व्राह्मणस्य जीवितमवलम्बतां भवान् । समयः खलु स्नानभोजनं सेवितुम् । (चिट्टदु दाव भवदो धोरदा । बुभुक्षिबद्दस्य बह्मणस्य जीविदं अ-वलम्बदु भवं । समओ खु ण्हाणभोअणं सेविदुं ।)

राजा-( उर्ध्वमवलोक्य ) गतमर्ध दिवसस्य ।

उष्णालुः शिशिरे निर्धादित तरोर्मूलालवाले शिखी निर्भिद्यापरि कर्णिकारमुक्कलान्यालीयते षद्धरः।

भवतीत्यर्थ: । अत्रोपमामाह-कृत्रिमरागयोजितः कृत्रिमेण कृतकेन रागेण लोहितादिवर्णेन योजितो युक्तः कृतः। रक्षित इत्यर्थः । मणिः स्फटिकादि-स्तद्विदां रत्नपरीक्षकाणां । वैकटिकानामित्यर्थः । रसादते रत्नाम्बरहितो रत्नानां सहजौज्ज्वल्यरहितः सन् यथा हृदयं न प्रविशति हृदयंगमो न भवति तथा । विद्रषकः-अनुकूलिमष्टं । अत्रास्मिनकाले । एतद्भवतोनुनयस्तस्या हृदयं न प्रविष्ट इत्येतत् । अक्षिदुःखितश्रशुःपीडावान् । अभिमुखे पुरतः । ' आक्षेदुःखित-स्येत्यत्र प्राकृते पूर्वनिपातानियमाद् दुःखिताक्षस्येति विधेयम् । यथााक्षिदुःखि-तोत्रतो दीपशिखां न सहते तथोर्वशीसंकान्तहृद्यस्त्वमि देव्या अत्रावस्थानं सोद्रमसमर्थः । अतस्तवानुनयमविगणय्य देवी गतेति शोभनमापतितमन्यथा तस्या इहावस्थानाद्भवतिश्वत्तवैकल्यमेव स्यादिति विदृपकस्य भावः। राजा-बहुमानः परमादरः । प्रणिपातस्य लङ्घनाद्विगणनात् अस्यां देव्यां । अवलम्बिप्य आस्थास्ये । **देव्या मम** प्रणिपातो लङ्गितः । सा च दक्षिणा । अतो ध्रुवं तया पश्चा**दनु**शय-पर्याकुलया भाव्यं येन सा ममानुनयं बहुमंस्यत इति राज्ञो भावः। अत्र प्र-णिपातोपाये व्यर्थीभूतेपि राज्ञा स्त्रयं किंचिद्यकृत्वा केवलं धैर्यमवलम्ब्या• वस्थानात् ' उपेक्षा ' नामोपायः प्रयुक्त इत्यनुसंधेयम् । तदुक्तं ' उपेक्षा धैर्य-धारणम् ' इति । विदूषकः-धीरता ' धैर्यमवलम्बिप्ये ' इत्येषा कथा । अवल-म्बतां स्नानपानभोजनार्थिमत उत्थायेति शेषः । स्नानं च भोजनं च स्नानभो-जनम् । उष्णालुरिति-उष्णं न सहते उष्णालुरुणमसहमानः । 'शीतोष्णतप्रे-भ्यस्तदसहने इत्यालुच् । उष्णार्त इति पाठे तपनोप्मणार्तः पीडितः । शिखाः तप्तं वारि विहाय तीरनिलनीं कारण्डवः सेवते
कीडावेश्मनि चैष पञ्जरशुकः क्लान्तो जलं याचते ॥ २३ ॥
( इति निष्कान्ताः सर्वे । )

इति द्वितीयोऽङ्गः।

# तृतीयोऽङ्कः।

( ततः प्रविशतो भरतशिष्यौ । )

प्रथम:---सखे पछव महेन्द्रसदनं गच्छतोषाध्यायेन त्वमासनं

स्यास्तीति शिखी मयूरः । ब्रीह्मादिपाठादिनिः । तरेाः शिशिरे शीतले मूलाल-वाले मूलकृतजलावापप्रदेशे । आ सन्ताल्लवं जललवमालात्याग्रह्णातीत्यालवा-लम् । 'स्यादालवालमावालमावापः' इत्यमरः । निर्धादत्युपविशाति । षट्पदो अ-मरः । कर्णिकारमुकुलानि परिन्याधाल्यवृक्षकलिकाः । 'अथ हुमोत्पलः कर्णिकारः परिन्याधे' इत्यमरः । एतत्पुष्पवर्णनं कुमारसंभवे—'वर्णप्रकर्षे सति कर्णिकारं दुनोति निर्गन्धतया स्म चेतः । ' इति । तेनायं सौगनःयहीन इति ज्ञायते । उपरि अप्रतो निर्भिद्य विदार्यालीयतेन्तर्लानो भवति । कारण्डवो जलकुत्रकुटस्तमं वारि विहाय त्यक्त्वा तीरनिलनी स्थलकमिलनी सेवत आश्रयते । क्रीडावेश्मनि लीलागारे वर्तमान एष पुरोवर्ती पन्नरकुकः पन्नरस्थकीरः क्लान्तः । पिपासाकुलित इत्यर्थः । सञ्जलं याचते प्रार्थयते । इति श्रीमद्विक्रमोर्वशीय-टीकायामर्थप्रकाशिकायां द्वितीयोऽङ्कः ।

अधुना राज्ञः फलभूतोर्वशीसमागमानुकृलमहेन्द्रानुप्रहायर्थस्य वनार्थे भरतमुनिशिष्यसंवादमवतारयित । ततः प्रविद्यातो भरतिष्ठाविति—त्वमासनं प्रतिप्राहितः । अत्र गौणे कर्मणि क्तः । 'गौणे कर्मणि दुद्यादेः प्रधाने निहक्वष्वदाम् । बुद्धिभक्षार्थयोः शब्दकर्मणां च निजेच्छया'॥ इत्युक्तत्त्वात् । न च दुद्याच्पच्दंड्रुधिप्रच्छिचित्रुशासुजिमथ्मुषाम् । कर्मयुक् स्यादकार्थतं तथा स्यानीहक्वष्वदाम् ॥ ' इत्यत्र पाठाभावाद्विकर्मतैव नास्तीति वक्तव्यं । अकथितं च इत्यनेन
विहितायाः कर्मसंज्ञाया अर्थनिबन्धनत्वात् । न चार्थनिबन्धनत्वेषि दुद्यादिना केनापि
धातुना समानार्थतैत प्रहेर्नास्तीति वाच्यम् । दिण्डप्रद्योः समनार्थत्वात् । अर्थनिबन्धनत्वे कि प्रमाणमित्यपि न गदितव्यम् । अहमपीदमचोद्यं चोद्ये इति तद्राजसूत्रे
भाष्ये प्रच्छिपर्यायस्य चुदेरिष द्विकर्मताया भाष्यकारचरणैरिष स्वीकृतत्वात् ।
अत्यव भिट्टरिष 'स्थातुं रणे स्मेरमुखो जगाद मारीचमुचैर्वचनं महार्थम् ।' इति प्राइ । एतेन-'अयाचितारं न हि देवदेवमद्रिः सुतां प्राह्यितुं शशाक' इत्यादयः प्रयोगाअपि व्याख्याताः । तथा च 'जप्राह युतरं शकं' इति प्रयोगस्यापप्रयोगत्वेन प्रति-

प्रतिग्राहितः । अग्निशरणसंरक्षणाय स्थापितोहम् । अतः खलु पृ-च्छामि । अपि गुरोः प्रयोगेण दिव्या परिषदाराधिता ।

द्वितीयः—गालव न जाने आराधिता न वेति । तस्मिन् पुनः सरस्व-तीकृतकान्यबन्धे लक्ष्मीस्वयंवरे तेषु तेषु रसान्तरेषु तन्मय्यासीत् । किं तु। (गालव ण आणे आराहिदा ण वत्ति । तस्सि उण सरस्सईकिद-कन्वबन्धे लच्छीसअंवरे तेसु तेसु रसन्तरेसु तम्मआ आसि । किं तु )

**प्रथमः**—सदोपावकारा इव ते वाक्यरोषः ।

द्वितीय:—आम । तस्मिन्नुर्वश्या वचनं प्रमादस्विलितमासीत् । ( आम । तिहं उन्वसीए वअणं पमादक्वलिदं आसि । )

प्रथमः --- कथामेव ।

द्वितीयः— लक्ष्मीभूमिकायां वर्तमानोर्वशी वारुणीभूमिकायां वर्तमानया मेनकया पृष्टा । सिव समागता एते त्रैलोक्यसुपुरुषाः सकेशवाश्च लोकपालाः । कतमस्मिस्ते भावाभिनिवेश इति । ( ल-च्छीभूमिआए वद्टमाणा उन्त्रसी वारुणीभूमिआए वट्टमाणए मेण-

पादनमाग्रहसूल्रमित्यवगन्तन्यम् । अधुना विषयान्तरमुज्झित्वा प्रकृतमनुसरामः । अप्रिश्ररणसंरक्षणाय अग्निशरणमित्रशाला तस्य संरक्षणं सम्यगवेक्षा । 'शरणं गृहरक्षित्रोः' इत्यमरः । प्रयोगेण रूपकाभिनयेन । परिषद् सभा । आराधिता प्रीता । द्वितीयः—सरस्वतीकृतकान्यवन्ये सरस्वत्या कृतः कान्यवन्थः । वस्तुरचनेति यावत् । यस्य तस्मिन् । लक्ष्मीस्वयंवरे तदाख्य-रूपके । रसान्तरेषु । तत्तन्नटिवशेषाभिनेयवशादनुकूलिनभावानुभावन्यभिचारिसंयोगात्प्रादुर्भवत्सु शृङ्गारादिरसविशेषेषु । तन्मयी विगलितवेद्यान्तरा तदेक-परा । प्रथमः—सदोपावकाशः दोषस्यावकाशोवसरस्तेन सह वर्ततेऽसौ । द्वितीयः—आमेति स्मरणे । 'आमानुगुण्ये स्मरणे' इति त्रिकाण्डी । प्रमाद्स्खिलतं प्रमादादनवधानात्स्खिलितमन्यथोचारितम् । लक्ष्मीभूमिकायां भूमिका वेषपरिग्रहः । 'भूमिका रचनायां स्यान्मूर्त्यन्तरपरिग्रहे ' इति विश्वः । अन्यरूपैयदन्यस्य प्रवेशः स तु भूमिका । 'इति भरतश्च । वारणी वरणपत्नी ।

१ संखे पेलव अग्निशरणान्महंद्रमन्दिरं गच्छतोपाध्यायेन त्वमासनं प्राहितः । अहम-ग्निशरणरक्षणार्थमवस्थापितः। अतः पूच्छामि छरोः प्रयोगेण देवपरिषदारापिता न वेति। इ. पा. २ गालव ण आणे कहं आराहिता भोदि । तस्सि उण सरस्सईकिदकव्यवन्थे रूच्छीसअंवरे उन्वसी तेसु तसु सन्तरेसु उम्माइआ आसि । इ. पा.

आए पुच्छिदा । सिंहि समाअदा एदे तेलोकसुपुरिसा सकेसर्वा अने लोअवाला । करमसिंस दे भावाहिणिवेसोक्ति )

मथमः--ततस्ततः ।

द्वितीय:—ततस्तया पुरूषोत्तम इति भणितव्ये पुरूरवसीति निन्ने र्गता वाणी । ( तदो ताए पुरिसोत्तमेत्ति भणिदव्वे पुरूरविसित्ति णिग्गदा वाणी । )

प्रथम:—भवितव्यतानुविधायीनीनिर्दयाणि । न खलु ताम-भिकुद्धो गुरुः ।

द्वितीयः—सा खलु राप्तोपाध्यायेन । महेन्द्रेण पुनरनुगृहीता । ( सा खु सत्ता उवज्ज्ञाएण । महिन्द्रेण उण अणुगाहिदा । )

प्रथम:---कथमिव ।

द्वितीय:--येन मभापदेशस्त्वया लङ्घितस्तेन न ते दिव्यं स्थानं भविष्यतीत्युपाध्यायस्य शापः । महेन्द्रेण पुनः प्रेक्षणावसाने लज्जा-वनतमसी भणिता यस्मिन्बद्धभावासि तस्य मे रणसहायस्य राजर्षेः प्रियमत्र करणीयम् । सा त्वं यथाकामं पुरूरवसमुपतिष्ठस्व यावत्स त्विय दृष्टसंतानी भवेदिति । ( जेण मम उवदेसो तुए लिङ्घदो तेण ण दे दिव्नं ठाणं हविस्सादीत्ते उनज्ज्ञाअस्स सावो । म<mark>हिन्देण उण</mark> पेक्खणावसाणे रुजावणद्मुही भणिदा जिस्स बद्धभावा सि मे रणसहाअस्स राएसिणो पिअं एत्थ करणिज्ञं । सा तुमं सुपुरुषाः पुरुपश्रेष्टाः । लोकपालाश्च । भावाभिनिवेशो हृद्यप्रेमबन्धः । द्वितीयः— पुरुषोत्तम इति भणितव्ये यत्र पुरुषोत्तमे इति भाषणमावस्यकमासीत् तत्र । प्रथमः— भवितव्यतानुविधायीनि भवितव्यतामनुविद्धति इत्येवंशीलानि । 'सु-प्यजातौ णिनिस्ताच्छील्ये' इति णिनिः । 'आतोयुकचि चिष्कृतोः'। इति युक् च । भा-व्यर्थानुसारीणि खलु । 'निषेधवाक्यालंकारजिज्ञासानुनये खलु'। इत्यमरः । तामिन-कुद्धः । 'कुधदुहोरुपसृष्टयोः कर्म' इति द्वितीया । द्वितीयः-येन यस्मात् । उपदेशः शिक्षा । लङ्कितोऽनवधानात्तिरस्कृतः । न ते दिन्यं स्थानं भविष्यति स्वर्गोच्युता मर्त्यलोकं गमिष्यसीत्यर्थः । प्रक्षणावसाने प्रयोगान्ते । लज्जावनतमुखी लज्जयाव-नेत मुखं यस्याः सा । रणेषु सहायः रणसहायस्तस्य । यथाकाममुपतिष्ठस्व । संग-

१ बुद्धीन्द्रियाणि । इ. पा.

कामं पुरूरवसं उवचिष्ठ जाव सो तुइ दिष्ठसंताणो भोदित्ति । )

प्रथमः—सदृशं पुरुपान्तरिवदौं महेन्द्रस्य । द्वितीयः—( सूर्यमवलोक्य ) कथाप्रसङ्गेनास्माभिरपराद्धार्ऽभिषक-वेळा खळूपाच्यायस्य । तदेह्यस्य पार्श्वपरिवर्तिनो भवावः । ( कघा-पसङ्गेण अह्योहि अवरद्धा अहिसेअवेटा क्लु उवज्झाअस्स । ता एहि से पासपरिवात्तिणो होम ।) ( इति निष्कान्तौ ।)

### विष्कम्भकः।

( ततः प्रविशति कञ्चुकी । )

कञ्चकी-

सर्वः केल्ये वयासि यतते लब्धुमर्थान्कुदुम्बी पश्चात्पत्रेरपहृतभरः कल्पते विश्रमाय। अस्माकं तु प्रतिदिनमियं सादयन्ती शरीरम् सेवाकारा परिणीतरहो स्त्रीषु कष्टोऽधिकारः॥१॥

तिकरणे तङ् । प्रथमः-सदशमनुरूपं पुरुषान्तरविदः अन्यः पुरुषः पुरुषा-न्तरं तद्वेत्तीति पुरुषान्तरिवत्तस्यान्यान्तःकरणसाक्षिणः । द्वितीयः-कथाप्रसङ्गन संभाषणयोगेन । अपराद्धाभिषेकवेला स्नानसमयस्यातिपातः कृत इत्यर्थः । उपा-ध्यायस्य गुरोः । उपेत्याधीयतेऽस्मादित्युपाध्यायः । विष्कम्भकः । तह्रक्षणं सुधाकरे-' तत्र विष्कम्भको भूतभाविवस्त्वंशसूचकः । अमुख्यपात्ररचितः संक्षेपैक-प्रयोजनः ॥ द्विधा स शुद्धे। मिश्रश्च मिश्रः स्यानीचमध्यमैः । शुद्धः केवलमध्यो-यमेकानेककृतो द्विघा ॥ इति । अयं नीचमध्यमकृतत्वान्मिश्रः । कठचुकीति-कञ्चुकिलक्षणं यथा-'अन्तःपुरचरो राज्ञां वृद्धो विप्रो गुणान्वितः । सर्वेकार्यार्थ-कुशलः कच्चकीत्यभिघीयते ॥ इति । मातृगुप्ताचार्या अप्याहुः-' ये नित्यं सत्य-सम्पन्नाः कामदोषविवार्जिताः । ज्ञानविज्ञानकुरालाः कञ्चुकीयास्तु ते स्मृताः ॥' इति । **सर्व इति** । सर्वः कुटुम्बं पुत्रदारादिपोष्यवर्गीस्यास्तीति कुटुम्बी । 'कुटुम्बं पोष्यवर्गे ' इत्यमरमाला । <u>कल्ये निरामये वयसि पूर्ववयसी</u>-त्यर्थः । 'कल्यं प्रभाते मधुनि सज्जे दक्षे निरामये । 'इति हैमः । 'कल्प ' इति पाठे समर्थे वयसि तारुण्य इति स एवार्थः । अर्थान् धनादिविषयान् लब्धुं प्राप्तुं यतते सप्रयत्नो भवति । 'अर्थः प्रयोजने वित्ते हेत्वभिप्रायवस्तुषु । शब्दा-भिधेयविषये स्यात्रिशृत्तिप्रकारयोः' ॥ इति विश्वलोचनः । पश्चात्तारूप्योत्तरकाले पश्चिमे नयसीत्यर्थः । पुत्रैरपहृतो भरः कुटुम्बपोषणभारो यस्य तादशः सन् विश्रमाय विश्रान्तये कल्पते प्रभवति । एवमन्येषां दैवशालिनां वयःपरिणतिः सुखावहा भवति । तु किंतु अस्माकं कञ्चुकिनां परिणतिः वार्धक्यं प्रतिदिनं दिने

१ कल्ये-कल्पे, लब्धुं-भोक्तुं. शरीरं-प्रतिष्ठां, साधयन्ती प्रतिष्ठाम्. अहो-अभूत् । ःइ. पा.

( परिकम्य । ) आदिष्टो(ऽस्मि सिनयमया काशीराजपुत्रया—सथा व्रत-सपादनाय मया मानमुत्मृज्य निपुणिकामुलेन पूर्व याचितो महारा-जः । तदेव मद्धचनाद्विज्ञापयेति । याविद्दानीमविसतसंन्ध्याजाप्यं मि हाराजं पश्यामि । ( परिकम्यावलोक्य च । ) रमणीय खलु दिवसाव-सानवृत्तान्तो राजवेश्मिन । इह हि

उत्कीर्णा इव वासयष्टिषु निशानिद्रालसा बहिर्णो धूपैजीलविनिःसृतैवलभयः संदिग्धपारावताः। आचारप्रयतः सपुष्पबलिषु स्थानेषु चार्चिष्मतीः सन्ध्यामङ्गलदीपिका विभजते शुद्धान्तवृद्धाजनः॥२॥

दिने शरीरं सादयन्ती शरीरधात्नामपचयात्क्षीणतरं कुर्वत्यपि सेवाकारा सेवा एव कारा बन्धनगृहं यस्यास्तादशी । सेवासान्तत्त्यात्तस्यां वद्धेव । यद्वा सेवा रूपा । अन्यत्र सेवायां स्थविरभावस्यानपेक्षितत्वादन्तःपुरसेवायां तस्येवापेक्षि-तत्वात् । अधुना स्त्रीसेवावैषम्यविषणा आह् । 'अहो ' इति विस्मये । स्त्रीष्विध-कारोन्तःपुररक्षाकर्म कष्टः पीडाकरः खलु । 'अस्माकं सेवा प्रतिदिनं शरीरं साद-यन्ती कारा परिणतिर्यस्यास्तादशी ' इति केचिद्योजयन्ति । तन्न सम्यग् । सेवायाः शरीरसादस्यासाधारणकारणत्वाभावात् । कारापरिणतिशब्दस्यार्थसौष्ठवादर्शनाच । मन्दाकान्ता वृत्तम् । लक्षणं गतपूर्वम् । सनियमया व्रतस्थया । संपादनमनुष्ठानम् । मानमिभमानमीर्ध्योकृतं कोपं । तदेव यन्निपुणिकामुखेन याचितस्तदेवेत्यर्थः। अवसितसन्ध्याजाप्यमवसितं समाप्तं सन्ध्या च जाध्यं जपादिकर्म च सन्ध्याजाप्यं तस्य । दिवसावसानवृत्तान्तो दिनात्ययप्रकारः । 'वृत्तान्तः स्यात्प्रकरणे प्रकारे कारस्न्यवार्तयोः' इत्यमरः । उत्कीर्ण इति—निशानिद्रालसा निशायां या निद्रा तयालसा दोषातनिद्राभिभृता बर्हिणा मयुराः । बर्हमस्त्यस्यासौ बर्ही । अस्त्यर्थे 'इनिः '। 'मयूरो बर्हिणो बर्ही नीलकण्ठो भुजङ्गभुक् । ' इत्य-मरः । वासयष्टिषु वासार्थे यष्टयस्तामु निवासदण्डेषु उत्कीर्णा टङ्कोल्लिखिता-कृतय इव तेषां निश्वलत्वात् । जालविनिःसतैर्जालेभ्यो गवाक्षेभ्यो विनिःसतै-र्निष्कामद्भिः धूपैरगुर्वोदिसुरभिद्रव्योत्थैः वलभयो<u>गोपानस्यः</u> संदिग्धपारावताः संदिग्धाः संशियताः पारावताः कपोता यासु तादृश्यः । दृश्यन्ते इति शेषः । 'सौधान्यत्यर्थतापात्वलभिपरिचयद्वेषिपारावतानि ' इति मालविकाामीमित्रम् । 'जालं वृन्दगवाक्षयोः ' इति रभसः । ' गोपानसी तु वलभी छादने वक्रदारुणि । इति ।' पारावतः कलरवः कपोतः । इति चामरः । आचारप्रयत आचारेण प्रयतः पवित्रो यद्वा आचारे दिनकृत्ये प्रयतस्तत्परः । शुद्धान्तवृद्धाजनः **ऽन्तःपुरे वृद्धाजनो स्त्रीसमूहः सपुष्पबलिषु पुष्पैः सहिताः सपुष्पा बलय** उपहारा येषु तेषु स्थानेषु अर्विष्मतीः प्रकृष्टप्रकाशवतीः । मङ्गलार्था दीपिका मङ्गलदीपिकाः सन्ध्याया मङ्गलदीपिकाः सन्ध्यामङ्गलदीपिकाः । विभजते तत्त- ( नेपथ्याभिमुखं दृष्ट्य ) अये इत एव प्रस्थितो देवः । परिजनवनिताकरार्पिताभिः परिचृत एष विभाति दीपिकाभिः । गिरिरिव गतिमानपक्षलोपाद्नुतटपुष्पितकर्णिकारयष्टिः ॥ ३ ॥ यावर्देनमवलोकनमार्गे स्थितः प्रतिपालयामि ।

( ततः प्रविशति यथानिर्दिष्टो राजा विदूषकश्व । )

राजा-( आत्मगतम् । )

कार्यान्तरितोत्कण्ठं दिनं मया नीतमनतिक्वच्छ्रेणः। अविने।ददीर्घयामा कथं नु रात्रिगमियतव्या ॥ ४॥

कञ्चकी——( उपगम्य ।) जयतु जयतु देवः । देव देवी विज्ञा-पयति——मणिहर्म्यपृष्ठे सुदर्शनश्चन्दः । तत्र संनिहितेन देवेन प्रति-पालियतुमिच्छामि यावदोहिणीसंयोग इति ।

राजा—-आर्थ लातव्य विज्ञाप्यतां देवी यस्ते छन्द इति । कञ्चुकी—-यदाज्ञापयति देवः । ( इति निष्कान्तः । )

राजा—वयस्य किं परमार्थत एव देव्या व्रतनिमित्तोऽयमारम्भः स्यात् ।

विदूषक:--भो तर्भयामि जातपश्चात्तापा तत्रभवती व्रतापदेशेन रस्थानेषु निवेशयति । 'पवित्रः प्रयतः पूतः' इत्यमरः । शुद्धान्तोन्तःपुरे गुह्य-कक्षाभेदे च भूपतेः । ' इत्यजयः । बलिईंत्योंपहारयोः' इति हैमः । परिजनोति-परिजनवनिताकरार्षिताभिर्दासीजनहस्त्ववताभिर्दापिकाभिः परिश्रतः एष देवः । अनुतटं पुष्पिताः सञ्चातकुसुमाः कर्णिकारयष्टयो द्वमोत्पलाख्यगृक्ष-स्तंभा यस्य तादशः । अपक्षलोपात्सपक्षतया गातिमान् गिरिरिव विभाति । अत्र गिरेरपक्षलोपकल्पनात्कल्पितोपमालंकारः । पुष्पितात्रा वृत्तम् । 'अयुजि नयु-गरेफतो यकारो युजि च नजौ जरगाश्च पुष्पितात्रा ।' इति तल्लक्षणम् । अवलो-कनमार्गे दृष्टिपथे । कार्येति - कार्येण व्यवहारालोकनादिना अन्तरिता तिरोभू-तोत्कण्टा यस्मिस्तादशं दिनं मया अनितकृच्छेण नातिकष्टेन हितम् । 'स्यात्कृच्छृं कष्टमाभीलम् 'इत्यमरः । अविनोदाद्दीर्घा यामाः प्रहरा यस्याः साऽविनोददीर्घयामा रात्रिः कथं नु गमयितव्या नेतव्या । कञ्चकी-सुदरीनः शोभनदर्शनः सुष्टु सुखेन दश्यत इति वा । संनिहितेनासन्नवर्तिना देवेन सह । यावदोहिणीसंयोगो भवतीति शेषः । तावत् । राजा--छन्दोऽभि-प्राय: । इच्छेति यावत् । 'अभिप्रायर्छन्द आशयः' इत्यमरः । तवेच्छामनु-वर्ते इत्य । विद्रषकः - वतापदेशेन वतिमधेण । प्रमाष्ट्रकामा अपनेतुमनाः ।

भवतः प्रणिपातलङ्घनं प्रमार्ष्टुकामेति । ( भा तक्केमि जादपचादावाः रत्तभोदी, वदावदेसेण भवदे। पणिपादलङ्घणं पमज्जिदुकामात्ते । )

राजा-उपपन्नं भवानाह । तथा हि ।

अवधूतप्रणिपाताः पश्चात्संतप्यमानमनैसोऽपि । निभृतैर्व्यपत्रपन्ते दूयितानुनयैर्मनस्विन्यः॥५॥

तदादेशय मणिहर्म्यपृष्ठमार्गम् ।

विद्० इत इतो भवान्। अनेन गङ्गातरङ्गसश्रीकेण स्फिटि-कमणिसोपानेनारोहतु भवान्प्रदेशावसररमणीयं मणिहर्म्यम् । ( इदे। इदो भवं । इमिणा गङ्गातरङ्गसिसिरिएँण फल्लिअमणिसोवाणेण आ-रोहदु भवं पदोसावसररमणिज्ञं मणिहन्मिअम् । )

राजा---आरोहाय्रतः ।

( सर्वे सापानारोहणं नाटयन्ति । )

विद्०—( निरूप !) भेाः प्रत्यासन्नेन चन्द्रोद्येन भवितव्यम् । यथा तिमिरिरच्यमानं पूर्विदेशामुखमालेकसुभगं दृश्यते । ( भेा प- चासण्णेण चन्दोद्एण होद्व्वम् । नह तिमिरेरेड्अमाणं पुव्विदेसामुहं आले असुहअं दीसदि ।)

राजा-सम्यगाह भवांन्।

उदयग्रदशशाङ्कमरीचिभिस्तमसि दूरिमतः प्रतिसारिते । अलकसंयमनादिव लोचनं हरति मे हरिवाहनदिङ्मुखम् ॥६॥

राजा—उपपत्नं युक्तम् । अयभूतेति—अवधृतप्रणिपाता अवधृतस्तिरस्कृतः प्रणिपातः प्रणितयाभिस्तादृश्यो मनास्वन्यो मानिन्यः पश्चात्प्रणिपातलङ्घनादृर्ध्वे संतप्यमानमनसोपि पश्चात्तापेनाकुलीकियमाणा अपि द्यितानुनयैः प्रियकृतप्रसादनोपायैनिभृतैः प्रच्छन्नमेव व्यपत्रपन्ते लिज्ञता भवन्ति । न त्वात्मनो
लज्जां प्रकटयन्ति मानहानिप्रसङ्गादिति भावः । विविधैरनुतप्यन्ते द्यितानुशःथैरिति पाठे त्वर्थः स्पष्ट एव । किंत्वयं पाठस्तस्य बहुपु लिखितपुस्तकेष्वनुपलम्भादनुशयशब्देवैयर्थ्याचोपेक्षणीयः । विद्यकः—गङ्गातरङ्गस्थाकेण गङ्गातरङ्गबच्छोभमानेन । सोपानमारोहणमार्गः । सह विद्यमान उप उपरि आनो गमनमनेनेति सोपानम् । प्रदोषावसररमणीयं निशामुखमनोहरम् । विद्यकः—आलोकसुभगमालोके सुभगं रम्यालोकम् । उदयोति—उदयेन उदयपर्वतेन गृहो यः

१ मनसो हि विविधेरनुतायन्ते इ. पा. २ सिसिरिएण [शिशिरेण ]. ३ पदेसावसर-सब्ब दा; मणिहम्मिअम्-मणिहम्मपिहअलम् । ( पृष्ठतलं ) इ. पा. ४ आलोआसहअं-आलो-हिअप्पहम् । इ. पा. ५ सम्यग्भवानमन्यतं इ. पा.

विद्षक:—ही ही | भोः एष खण्डमोदकसश्रीक उदिते। राजा द्विजातीनाम् । (ही ही भो एसो खण्डमोदअसिसरीओ उ-दिदो राआ दुर्आदीणां ।)

राजा— (सस्मितम्।) सर्वत्रौदरिकस्याभ्यवहार्थमेव विषयः। ( प्राष्ट्रिलेः प्रणम्य ।) भगवन् क्षपानाथ

रविमायसते सतां क्रियाये सुधया तर्पयते सुरान्पितृंश्च । तमसां निशि मूर्च्छतां निहन्त्रे हरचूडानिहितात्मने नमस्ते॥७॥ ( इत्युपतिष्ठते )

शशाङ्कस्तस्य मरीचिभिर्मयूखैरितोऽस्मात्प्रदेशात्तमसि दूरं प्रतिसारिते निरस्ते सति । हरिवाहनदिङ्मुखं पूर्वदिशामुखं । हरी अश्वविशेषां वाहनं यस्य स हरि-वाहन इन्द्रः । तदुक्तं शालिहोत्रे—' त्वकेशबालरोमाणि सुवर्णामानि यस्य तु । हरिः स वर्णतोश्रस्तु पीतकौशेयसप्रभः ॥' इति । तस्य दिक् प्राची तस्या मुखम् । इन्द्रो हि पूर्वाशायाः स्वामीति सुप्रीसद्धमेव । अलकसंयमनादिव केशकलापबन्धना-दिव मे मनो हरति । अत्र तमोद्रप्रतिसारणस्य नयनानन्दहेतुकेनालकसंयमनत्वेन सम्भावनात् हेतूत्रेक्षा । विदूषकः — खण्डमोदकसश्रीकः खण्डशर्करापिण्डसहशः। राजा द्विजातीनाम् । अत्र हरिवंशः—ततस्तस्मै ( चन्द्राय ) ददौ राज्यं ब्रह्मा ब्रह्मविदां वरः । बीजै।पधानां विप्राणामपां च जनमेजय ॥ ' इति ॥ राजा--औदरिकस्य उदरे प्रसितः औदरिक आहारप्रियस्तस्य । ' आद्यूनः स्यादौदरिकः इत्यमरः । अभ्यवहार्यमन्नम् । रविमात--सतां सज्जनानां क्रियायै दर्शेष्टिपितु-यज्ञादिकियासिद्धवर्थे रविमावसते सूर्येण संगच्छमानाय। "चन्द्रमा वा अमावास्या-यामादित्यमनुप्रविशति । सोन्तर्थायते । तं न निर्जानन्ति । " इति ऐतरेयब्राह्म-णम् । सुधयाऽमृतेन सुरान् पितृंश्च तर्पयते प्रीणयते । चन्द्रस्य किल षाडश कलाः । तासां पञ्चदश कलाः कृष्णपक्षे देवैः पर्यायेण पीयन्ते । एवं निपीत एकया कलयावशिष्टश्चन्द्रोमावास्यायां सूर्ये प्रविशति । स च तं शुक्रपक्ष कलाभिवेर्द्धयते । इति शास्त्रकारा मन्यन्ते तथा च देवीपुराणे--" कलाः षोढश सोमस्य शुक्के वर्धयते रविः । अमृतेनामृते कृष्णे पीयते दैवतैः कमात् ॥ प्रथमां पिबते विहर्दितीयां पवनः कलाम् । विश्वेदेवास्तृतीयां तु चतुर्थी त प्रजापतिः । पद्यमीं वरुणश्चीपि षष्टीं पिबति वासवः । सप्तमीमृषयो ।दिव्या व-सवोष्ट्री तथाष्टमीम् । नवमी कृष्णपक्षस्य । पिबतीन्द्रः कलामपि । दशमी मरु-तश्चापि स्द्रा एकादशीं कलाम् । द्वादशीं तु कलां विष्णुर्धनदश्च त्रयोदशीम् । चतुर्दशीं पञ्चपतिः कलां पिबति नित्यशः ॥ ततः पश्चदशीं चैव पिबन्ति पि-

१ ओस्पीणम् । इ. पा. २ रुचिमावहते । इ. पा.

विद्०—मो ब्राह्मणसंक्रामिताक्षरेण ते पितामहेनाभ्यनुज्ञात आ-सनिस्थितो भव । यावदहमि सुखासीनो भवामि । (भो बह्मणसं-कमिदनखरेण दे पिदामहेण अब्भणुण्णादो आसणिट्टदो होहि । जाव अहं वि सुहासिणो होमि ।)

राजा—( विदूषकवचनं परिगृह्योपविष्टः । परिजनं विलोक्य । ) अभि-व्यक्तायां चिन्द्रकायां किं दीपिकापौनरुक्त्येन । तिद्विश्राम्यन्तु भवत्यः । परिजनः—यद्देव आज्ञापयति । ( जं देवो आणवेदि ) ( इति निष्कान्तः । )

राजा—( चन्द्रमसमवलोक्य ) वयस्य परं मुहूर्तादागमनं देव्याः । तिद्विविक्ते कथयामि स्वामवस्थाम् ।

विद्०—ननु दृश्यत एव सा । किं तु तादृशमनुरागं प्रेक्ष्य शक्यं खल्वाशाबन्धेनात्मानं धारयितुम् । (णं दीसई एव्व सा । किं दु तारिसं अणुराअं पेक्खिअ सक्कं क्खु आसाबन्धेण अत्ताणअं धारिदुम् । )

तरः कलाम् । कलावशिष्टो निष्पीतः प्रविष्टः सूर्यमण्डलम् । अयामां विशते रस्मावमावाशी ततः स्मृतः ॥ ' इति । निशि मुर्च्छता रात्रौ प्रभवतां तमसां तमःसंघातस्य निहन्त्रे विनाशियत्रे । हरस्य शिवस्य चूडायां निहित आत्मा कलारूपो यस्य तस्मै । ते तुभ्यं नमः । विदूषकः न्ष्राह्मणसंकामिताक्षरेण ब्राह्मणे । मिय इत्यर्थः । संकामितानि निवेशितानि अक्षराणि खवाच्यानि येन । मन्मुखेन वदता इति यावत् । पितामहेन चन्द्रेण । राजा —दीपिकापैन- स्क्त्येन व्यर्थेन दीपिकाप्रकाशेन इत्यर्थः । विदूषकः —तादशमनुरागं उर्वस्या ' नन्दनवनवाता अप्यत्युष्णाः शरीरके ' इत्यादिशब्दैर्थंक्तीकृतमित्यर्थः ।

१ मतान्तरं यथा-प्रथमां पित्रते विह्निद्वितीयां पित्रते रितः।विश्वदेवास्तृतीयां तु चतुर्थी मिललाधिपः। पञ्चमीं तु वषद्कारः पिछी पित्रति वासवः । सप्तमीमृषयो दिव्या अष्टमीमज एकपात् । नवभीं कृष्णपक्षस्य यमः प्राश्नाति वै कलाम्।दश्नमीं पित्रते वायुः पित्रत्येकाद शीमुमा । द्वादशीं पितरः सर्वे समं प्राश्नाति ने भागशः । त्रयोवशीं धनाध्यक्षः कुवेरः पित्रते कलाम् । चतुर्दशीं पश्चपतिः पधदशीं प्रजापतिः । निःपीतः कलावशेषश्चनद्भमा न प्रकाशते । कला पोद्धशिका या तु अपः प्रविशते सद्दा । अमायां तु सद्दा सोम ओषधी प्रतिपद्यते । तमोषधीगतं गावः पित्रत्यम्बुगतं च यत् । तत्क्षीरमष्टतं भूत्वा मन्त्रपूतं द्विजातिभिः । द्वतमिष्रधु यशेषु पुनराप्याय्यते शशी । दिने दिने कलाशुद्धः पौर्णमास्यां है पूर्णता ॥ इति मार्थवीयकालनिर्णयः ।

राजाः—एवमेतत् । बल्रवान्पुनर्मम मनसोऽभितापः । नद्या इव प्रवाहो विषमशिलासंकटस्खलितवेगः । विभितसमागमसुखो मनसिशयः शतगुणो भवति ॥ ८॥

विद्षक:—यथा परिहीयमाणैरङ्गेराधिकं शोभसे तथादूरे प्रिया-समागमं ते प्रेक्षे । ( जहा परिहीअमाणोहिं अङ्गेहिं अहिअं सोहिस तहा अदूरे पिआसमागमं ते पेक्खामि । )

राजा—( निमित्तं सूचियत्वा ) वयस्य

वचोभिराशाजननैर्भवानिव गुरुव्यथम् । अयं मां स्पन्दितैर्बाहुराश्वासयति दक्षिणः ॥ ९ ॥

विदूषक:---- विल्वन्यथा ब्राह्मणस्य वचनम् । ( ण खु अ-ण्णहा बह्मणस्स वअणं । )

**राजा—(** सप्रस्याशस्तिष्टति । )

( ततः प्रविशत्याकाशयानेनाभिसारिकावेषा उर्वशी चित्रलेखा च )

आशावन्धेन बध्यतेऽनेनेति बन्धो बन्धनमाशैव बन्ध आशाबन्धस्तेन । राजा---एवमेतत् । अत्र दृष्टोर्वशीदढानुरागस्य विदूषकवचसोत्तेजितस्य उर्वशीप्राप्त्या-शाऽवगम्यते । लक्ष्यालक्ष्यरूपतया किंचिदुद्धिन्नस्य बीजस्य मुहुरन्वेषणाद्गर्भः सन्धिरपि । तस्य पताकाविरहेपि न कापि क्षतिरिति बोध्यम् । तदुक्तं दश-रूपके-'गर्भस्तु दष्टनष्टस्य बीजस्यान्वेषणं मुहुः । द्वादशाङ्गः वा स्यात्प्राप्तिसंभवः ॥' इति । अभिताप औत्सुक्यम् । नद्या इति—विषम-शिलासंकटस्खलितवेगो विषमा निम्नोन्नताः शिलास्ताभिः संकटोत एव स्खिल-तवेगो नद्याः प्रवाह इव । स यथा शतगुणः शतधा विभक्तो भवति तथा । विन्नितसमागमसुखे। विन्नितं समागमसुखं यस्य स तथोक्तो मनसिशयः कामः । शृङ्गाररूपेण मनसि शेतेऽसौ मनसिशयः । 'अधिकरणे शेतेः' इत्यच् । 'तत्पुरुषे कृति बहुलम्' इति सप्तम्या अलुक् । शतगुणो भवति शतधा वर्धते । विद्-षकः-परिहीयमाणैरपक्षीयमाणैः । वचोभिरिति-आशाजननैरुर्वशीसमागमा-शोत्पादकैर्वचोभिभर्नानिवायं दक्षिणो वामेतरो बाहुर्गुरुव्यथं दुर्घरमनःसंतापं मां स्पन्दितैः स्फुरणैराश<u>्वासयति समाधत्ते</u> । 'दक्षिणश्चतुरो हि दुःखितमाश्वासयति ' इति रङ्गनाथः । अत्र बाहुस्पन्दनलिङ्गेनोर्वशीप्राप्यनुमानात् 'अनुमानं' नाम सन्ध्यङ्गमुक्तम् । अभिसारिकावेषा अभिसारिकाया वेषो यस्याः सा । नायिकाया गणिकात्वेऽभिसरणवर्णनं कर्तव्यम् । यदुक्तम् - 'कुलजां गणिकां प्रेप्यां यथाईं-वैषचेष्टितैः । रागातिशयसम्पन्नां वर्णयेदभिसारिकाम् ॥ ३६ति । अभिसारि-कालक्षणमुक्तं प्राक् । रङ्गनाथोद्भृतमभिस।रिकालक्षणं यथा-'हित्वा लज्जां समाकृत्र

उर्वज्ञी—( आत्मानं विलोक्य । ) हला चित्रलेखे अपि रोचते तेऽयं मेऽल्पाभरणभूषितो नीलांगुाकपरिग्रहोभिसारिकावेषः । ( हला चित्तलेहे अवि रोअदि दे अअं मे अप्पाभरणभूसिदो णीलंमुअपरिग्गहो अहिसारिआवेसो । )

चित्रछेखा—नास्ति मे वाग्विभवः प्रशंसितुम् । इदं तु चिन्त-यामि । अपि नामाहं पुरूरवा भवेयमिति (णात्थि मे वाआविह-वो पसंसिदुं । इदं तु चिन्तेमि । अवि णाम अहं पुरूरवा भवेअं ति । )

उर्वशी—सिंख मदनः खलु त्वामाज्ञापयति—शीघं नय मां तस्य सुभगस्य वसतिम् । ( संहि मदणो खु तुमं आणवेदि सिःघं णेहि मं तस्स सुहअस्स वसर्दि । )

चित्रछेखा---नन्वेतत्परिवर्तितामव कैलासिशखरं प्रियतमस्य ते भवनमुपगते स्वः । ( णं एदं परिवत्तिदं विअं केलासिहरं पिअद-मस्स दे भवणं उवगद्ध । )

उर्वशी—तेन हि प्रभावाज्ञानीहि तावत् क स मम हृदयचोरः किं वानुतिष्ठतीति । ( तेण हि पहावदो जाणीहि दाव कहिं सो मम हिअअचोरो किं वा अणुचिट्ठदित्ति ।

चित्रलेखा—( ध्यात्वा । आत्मगतम् । ) भवतु क्रीडिप्यामि ताव-

मदेन मदनेन वा। अभिसारयते कान्तं स्वयं वा साऽभिसारिका॥ 'इति। उर्वशी' अल्पाभरणभूषितः ' इत्यत्र 'मुक्ताभरणभूषितः ' इत्यि पाटः। तत्र रङ्गाथव्याख्या यथा—' मुक्ताभरणस्त्यक्तभूषणस्तथापि भूषितः । मुक्ताफलरूपाभरण
इत्यर्थस्तु अन्धकाराभिसारिकाया विरुद्ध इति ध्येयम्। ' इति । नीलांशुकपरिग्रद्दः नीलस्यांशुकस्य परिग्रहो यस्मिन् । चित्रलेखा—वाग्विभवो वर्णनसामर्थ्यम् । उर्वशी—शीघ्रं नय मामित्यादिना औत्सुक्यं व्यज्यते । चित्रलेखा—परिवर्तितं रूपान्तरेण परिणामितम् । उर्वशी—प्रभावात् प्रभावशब्दो व्याख्यातचरः । चित्रलेखा—कीडिष्यामि—अत्र कीडाशब्दो नर्मवाची ।
कीडा खेला च नर्म च' इत्यमरः । मनोरथ०—मनोरथानुरूपं लब्धा या प्रिया

<sup>?</sup> सिंह असमध्या क्लु अहं। तुम आणेहि तं सिग्धं णेहि मं तस्स वा सुहअस्स वसिदम्। ि सिंख असमधी खल्बहम्। त्वमानय तं शीधं नय मां वा तस्य सुभगस्य वस-तिम्।]इ.पा.। अयं सर्वधोपेक्ष्य एव। २ णं पिडिबिन्बिअं विअ जामिणी नमुनाए कैलास-सिहरसिंह्सरिअं [ ननु प्रतिबिन्बितमिन यामिनीयमुनायां कैलासशिखरस्त्रीकं ] इ. पा. •

देतया। ( प्रकाशकम्।) हला एष मनोरथलञ्धप्रियासमागमसुखमनुम-वन्नुपभोगक्षमेऽवकारो तिष्ठति। ( भोदु कीलिस्सं दाव एदाए । हला एसो मणोरहलद्धपिआसमाअमसुहं अणुहवन्तो उवहोअक्खमे ओ-आसे चिट्ठदि।)

उर्वशी\_( विषादं नाटयति । )

चित्रलेखा—मुग्धे का पुनरन्या चिन्ता प्रियासमागमस्य । ( मुध्धे का उण अण्णा चिन्ता पिआसमाअमस्स । )

उर्वर्शी - ( सोच्छ्वासम् । ) अद्क्षिणं संदिग्धे मे हृदयम् । ( अ-दिन्खणं संदेहिद मे हिअअं । )

चित्रलेखा-( विलोक्य । ) एष मिणहर्म्यगतो वयस्यमात्रसहायो राजिष्: । तदेह्यपसर्पाव एनम् । (एसो मिणहिम्मर्अगदो वअस्समेत्त-सहाओ राएसी । ता एहि उवसप्पाम णं।)

( उभे अवतरतः । )

**राजा**—वयस्य रजन्या सह विजृम्भते मदनबाधा ।

उपेशी—अनिर्भिन्नार्थेनानेन वचनेनाकम्पितं मम हृदयम् । अ-न्तरिते एव शृणुवोस्य स्वैरालापं यावदावयोः संशयच्छेदो भवति ।

तस्त्राः समागमस्य मुखम् । पक्षे मनोरथेन सङ्कल्पमात्रेण लब्धो यः प्रियाया उर्वश्याः समागमस्तस्य मुखम् । उपभोगक्षमे संभोगयोग्ये । अत्र सन्याज-वचनाश्रयणात् ' अभूताहरणम् ' नाम सन्ध्यङ्गमुक्तमित्यनुसन्धेयम् । तदुक्तम्- ' अत्र न्याजाश्रयं वाक्यमभूताहरणं मतम् ।' इति । चित्रलेखा—अन्या- चिन्ता त्वामन्तरेण । त्वमेव सा प्रिया ममाभिप्रेता यस्याः समागमं सोनुभव-तीत्यर्थः । अत्र यथार्थकथनात् 'मार्गः' नाम सन्ध्यङ्गमुक्तम् । उर्वशी—अदक्षिणमनुदारमिनवक्षणं संदिग्धार्ये वचनमिदंतया परिच्छेनुमसमर्थमित्यर्थः । सिजा—रजन्या सह यथा यथा रक्तनी वर्धते तथा तथा मदनबाधा वर्धते इत्यर्थः । उर्वशी—अनिर्भिन्नार्थेन अनिर्भिन्नः अस्पष्टोर्थः यस्य । आक-

१ अस्मात्परं-अण्णो सो जणो जो एवं भवे (अन्यः स जनो य एवं भवेत्) इत्य०। रक्षनाथस्त्वेवं पठति-अवेहि हिअअं मे ण व्यत्तिआदि। हला चित्तलेहे हिअए काउण किंवि जन्पसि। प्यिअसमागमस्स अग्गदो जेव्व अणेन अविहिदं मे हिअअं [अपेहि हृद्यं मे न पत्येति। सिख चित्रलेखे हृद्यं कृत्वा किमाप जाव्यिसि। प्रियसमागमस्या-प्रत एवानेनापहृतं मे हृदयम् ] २ हिम्मअप्पासाद,०सादपिठ इ. पा.

( अणिम्मिण्णत्थेण इमिणा वअणेण आकम्पिदं मे हिअअं । अन्त-रिदा एव्व सुणाम से सेराछावं जाव णो संसअच्छेदो होदि । )

चित्रलेखा-यते रोचते । ( जं दे रोअदि । )

विदूषक:----नन्वेतेऽमृतगर्भाः सेव्यन्तां चन्द्रपादाः। (णं इमे अमिअगव्भा सेवीअन्दु चन्दवादा।)

राजा—वयस्य एवमादिभिरनुपक्रम्योयमातङ्कः । पश्य क्रम्प्रभायनं न प्रत्यग्नं न चन्द्रमरीचयो न च मलयजं सर्वाङ्गीणं न वा मणियष्टयः । मनसिजरुजं सा वा दिव्या ममालमपोहितुम्--उर्वेशी—का वापरा । (का वा अवरा । ) राजा—

रहसि लभयेदारब्धा वा तदाश्रयिणी कथा॥ १०॥ उर्वश्री—हृद्य इदानीं मामुज्झित्वेतः संक्रान्तेन त्वया फल्मु-पल्रब्धम् । (हिअअ दाणिं मंं उज्झिअ इदो संकन्तेण तुए फलं उवल्रद्धं ।)

विद्षकः—आम अहमपि यदा शिखरिणीं रसालं च न लभे तदैतत्प्रार्थयमानः संकीर्तयत्राश्वसिमि । ( आम । हंवि जदौ सिह-म्पतं ईघत्कम्पतं राजवचनस्यास्फुटार्थत्वात् । स्वैरालापं स्वच्छन्दभाषणं । विश्रम्भालापमिति यावत् । राजा-अनुपकम्यः अचिकित्स्यः । अशक्यप्रतिकार इत्यर्थः । 'उपकमः स्यादुपधाचिकित्सारम्भविकमे ।' इति विश्वः । आन्द्रः रोगः संतापो वा । ' आतङ्को रोगसंतापशङ्काष्ठ मुरजध्वनौ । ' इति विश्वः लोचनः । कुसुमेति-प्रत्यप्रं कुमुमशयनं प्रत्यप्रोद्धृतकुमुमशय्या मम मनसिक्वनं कामजनितसंतापमपोहितुं दूरीकर्तुं नालं न समर्थम् । चन्द्रमरीचयः शिशिरकरिकरणा अपि नालम् । सर्वाङ्गीणं सर्वाङ्गव्यापि मलयजं चन्दनं चन्दन-चर्चत्यर्थः । मणियष्टयो रत्नमाला मणियुक्ता हारा वा मम मदनवाधामपोहितुं नालम् । सा दिव्या मम प्रियतमोवंशी मनसिजरूजमपोहितुमलं समर्थो । वा अथवा रहित एकान्ते आरब्धा तदाश्रयिणी तत्सम्बन्धिनी कथा मम मदन-बाधा लघयेत् लघुकुर्यात् । मम मनःसंतापापोहनं लघुकरणं वा नान्यायस-मिति भावः । उर्वशी—इतो अस्मिन्पुरूरविस । विद्युषकः—शिखरिणी-'एला—

१ ता (तद्) अन्त०. २ सम्मं। इ. पा. ३ जहा मिच्छहरिणीमांसभोअणं ण०; तदा तभेव चिन्तअन्तो आसादेमि सुहम् । इ. पा.

रिणीं रसालं अ ण छहे तदा णं पत्थयन्तो संकित्तअन्तो आसासेमि ।) राजा—संपद्यत ईदं भवतः ।

विद्षक:—भवानिप तामचिरेण प्राप्स्यति । ( भवंवि तं अ-चिरेण पाविस्सिदि । )

राजा--- सखे एवं मन्ये---

चित्रलेखा—राणु असंतुष्टे राणु । ( सुणु असंतुर्हे सुणु । )

विद्षक:---कथमिव। ( कहं विअ। )

राजा---

अयं तस्याँ रथक्षोभादंसेनांसो निपीडितः। एकः कृती शरीरेस्मिन् शेषमङ्गं भुवो मरः॥११॥ चित्रछेखा—सिल किमिदानीं विलम्ब्यते। (सिह किं दाणि विलम्बीअदि।)

उर्वशी——(सहसोपमृत्य ।) हला अग्रतोषि मम गताया उदासीन इव महाराजः । (हला अग्गदोवि मम गदाए उदासीणो विअ महाराओ ।)

चित्रछेखा—( सस्मितम् । ) अतित्वरिते अनुत्क्षिप्ततिरस्करिणी-कासि । ( अदितुवरिदे अणुनिखत्ततिरक्करिणीआ सि । )

लवङ्गकर्प्रादिस्राभद्रव्यभिश्रितं दुग्धन सह गालितं सितासंगतं दिध शिखरिणीत्युच्यते । दध्यतिरिक्तपूर्वोक्तद्रव्यमिश्रितः पक्षकदलीफलान्तःसारोपि तत्पद्वाच्यः ।
रसालमाम्नविशेषफलम् । 'इति रङ्गनाथः । संकीर्तयन् नाम गृह्णन् । राजासम्पद्यत इदं भवतः । तव सुखसाध्योभिलाषो न तथा ममेति राज्ञोभिप्रायः ।
चित्रलेखा-शृष्णु असंतुष्ट-राज्ञः 'एवं मन्ये 'इति प्रतिवचनं विद्वकवचनपरमिति मन्यमानाया इयमुक्तिः । वस्तुतस्तु 'एवं 'इत्यनेन 'अयं तस्याः '
इत्यादि श्लोकार्थ एव परामृत्यत इति बोध्यम् । अयमिति-रथक्षोभाद्रयचकोद्धातात्तस्या उर्वत्था असेन निर्पाहितः संघित्तोयमंसोऽस्मिन्मम शरीरे शरीरावयवेषु इत्यर्थः । एक एव कृती धन्यः । शेषमंसव्यतिरिक्तमङ्गं भुवो भर एव
केवलम् । अत्रांसस्योत्कर्षाभिधानात् ' उदाहृतिः 'नाम सन्ध्यङ्गमुपक्षिप्तम् ।
उर्वशी--मम गताया इत्यत्र 'षष्ठी चानादरे 'इति षष्ठीति काटयवेमः ।
चित्रलेखा--अनुत्क्षिप्ततिरस्करिणीका असंद्वतिरस्करिणीप्रयोगा । उर्वशी-

१ पुनिर्दं.२ इदं तया रथक्षोभादक्षेनाङ्गं निपीडितम् । एकं कृति शरीरेऽस्मिन्।। इ. पा.

(नेपथ्ये)

इत इतो भर्त्री। (इदो इदो मट्टिणी।)

( सर्वे कर्णे ददित । उर्वशी सह सख्या विषण्णा । )

विद्षक:-अविहा अविहा उपस्थिता देवी । तद्वाचंर्यमो भव । ( अविहा अविहा उर्वाट्टेदा देवी । ता वाचंनमो होहि । )

राजा--भवानिप संवृताकारमास्ताम्।

उर्वेशी---हल। किमत्र करणीयम्। ( हला कि एत्थ करणिजं।)

चित्रकेखा---अलमावेगेन । अन्तिहिते आवाम् । उपवासिन-यमवेषा राजिषमिहिषी दृश्यते तन्नेषेह चिरं स्थास्यित । (अलं आ-वेष्ण । अन्तिरिदा वयं । उववासिणिअमवेसा राष्ट्रिसमिहिसी दीसिदि । ता ण एसा इह चिरं चिठिस्सिदि । )

( ततः प्रविश्वति औपहारिकहस्तंपरिजना देवी। )

देवी (चन्द्रमसमवलोक्य ।) हक्के निपुणिके एप रोहिणीसं-योगेनाधिकं शोभते भगवान् मृगलाञ्छनः।(हक्के णिउणिए एसो रोहिणीसंजोएण अहिअं सोहदि भअवं मिअलञ्छणो।)

चेटी---ननु देवीसिहतो भर्ता विशेषरमणीयः । णं देवीस-हिदो भट्टा विसेसरमाणिज्ञो । ) (इति परिकामतः । )

विद्षकः—( दृष्टा ) भो न जानामि स्वस्तिवाचनं मे ददातीति। अथवा भवतो व्रतव्यपदेशेन मुक्तरोषा प्रणिपातलङ्क्वनं प्रमाष्ट्रकामेति।

हला ६०-अत्र देव्यागमनजनितभीतेर्गम्यमानत्वात् 'संभ्रमः 'नाम सन्ध्यङ्गमुपक्षिप्तम् । चित्रलेखा-आवेगेन संभ्रमेण । आकुलत्वेनेत्यर्थः । अन्तर्हिते
तिरस्करिणांबलादिति क्षेयम् । ततः प्रविश्ततिति-औपहारिकहस्तपरिजना
औपहारिकं पूजासामग्री हस्ते यस्य । उपहाराणां समूहः औपहारिकम् । 'अचित्तहस्तिधेनोष्ठक् 'इति ठक् । ' उपायनमुपमाह्यमुपहारस्तथोपदा । ' इत्यमरः ।
देवी-रोहिणीसंयोगेन रोहिणी नक्षत्रविशेषस्तस्याः संयोगेन सम्बन्धेन । चेटीविशेषरमणीयः रोहिणीसंयुक्तचन्द्रापेक्षयेत्यर्थः । विद्रूषकः-महं स्वस्तिवाचनं

१ मुझ्झिद्मुहो । इ. पा. २ अन्तरिदा होहा । एसा क्खु विणीदवेसा राआनं सेवन्ती ण एत्य चिरं चिट्टिदि । (उभे तथा स्थिते ।) ३ धृतोपहारपरिजनाः देवी चेटी चः इ. पा. ४ अस्मारमाक्-चेटी-इदो इदो मट्टिनी । देवी (परिकम्य).

अद्य ममाक्ष्णोः शुभदर्शना देवी। (भो ण जाणामि सोत्थिवाअणं मे देइत्ति आदु भवदो वदव्ववदेसेण मुक्करोसा पणिपादलङ्खणं पम-ज्जिदुकामत्ति। अज्ज मे अक्खीणं सुहृदंसणा देवी।)

राजा—( सस्मितम् । ) उभयमपि घटते । तथापि भवता यस्प-श्चाद्भिहितं तन्मां प्रति भाति । यदत्रभवती

> सितांशुका मङ्गलमात्रभूषणा पवित्रदूर्वोकुरलाञ्चितालका । व्रतापदेशोज्झितगर्ववृत्तिना मयि प्रसन्ना वपुषेव लक्ष्यते ॥ १२ ॥

देवी—( उपगम्य ) नयतुं नयत्वार्यपुत्रः ( नेदु नेदु अज्जउत्तो ।)

परिजनः—जयतु जयतु भर्ता । ( जेदु जेदु भट्टौ । )

विद्षक:---स्वस्ति भवत्ये ( सित्थ भोदीए । )

राजा---स्वागतं देव्ये । ( तां इस्तेन गृहीत्वापवेशयति । )

उर्वश्वी—हला स्थाने खिल्वयं देवीशब्देनोपचर्यते । न किमपि परिहीयते शच्या ओजस्वितया । (हला ठाणे क्खु इअं देवीसद्देण उवअरीअदि । ण किंपि परिहीअदि सचीए ओजस्सिदाए । )

चित्रकेखा---साधु असूयापराङ्मुखं मन्त्रितम् । ( साहु असू-

ददाब्रीति हेतोर्ममाक्ष्णेः सुखद्शेना देवी उत व्रतमिषेण भवतः प्रणिपातलक्ष्वनस्य निष्कृति कर्तुमिच्छतीति सुखद्शेनित न जानामि । किंतु सा तथेति
निश्चितम् । सितेति-सितांशुका सितं धवलमंशुकं श्रक्षणवस्त्रं यस्याः सा ।
'अंशुकं श्रक्षणवस्त्रं स्याद्वस्त्रमात्रोत्तरीययोः ।' इति मेदिनी । मङ्गलमेव मङ्गलमात्रं मङ्गलसूत्रकुङ्कुमतिलककज्ञलायेव केवलं भूषणं यस्याः सा मङ्गलमात्रभूपणा । पवित्रद्वांद्कुरलाञ्छितालका पवित्रैः दूर्वाद्कुरैर्लाञ्छिताः शोभिता अलकाः
केशा यस्याः सा । व्रतापदेशोज्झितर्गवृत्तिना व्रतापदेशेन व्रत्वर्याज्यात्
उण्मिता त्यक्ता गर्ववृत्तिः मानिता यस्य तेन वपुषा मिय प्रसन्नेव प्रसन्नप्राया
लक्ष्यते । 'वपुषेव ' इति बहुषु पुस्तकेषु पाठः । तत्रास्याः वपुरेवान्तः प्रसन्नप्ता
गमयतीति तस्यार्थः । बपुषेव प्रसन्ना लक्ष्यते किमु वक्तल्यमन्तरिष तथास्यादिति ।
उर्वशि—स्थाने युक्तम् । 'युक्ते द्वे साम्प्रतं स्थाने ' इत्यमरः । उपवर्यते
आमन्त्रयते पूज्यते वा । परिद्दीयते न्यूना भवति । शच्या इन्द्राण्याः । ओजस्वितया दीप्तिमक्तया । 'ओजो दीप्तो बळे ' इत्यमरः । चित्रस्त्रस्वा—अस्या-

१ मट्टारओ; एवं देवी इत्यत्र सर्वत्र भट्टिणी इ. पा.

आपरम्मुईं मन्तिदं । )

देवी—आर्यपुत्रं पुरस्कृत्य कोपि व्रतिकशेषो मया संपादनीयः । तन्मुहूर्तमुपरोधः सह्यताम् । ( अज्जउत्तं पुरोकरिअ कोवि वदविसे-सो मए संपादणीओ । ता मुहुत्तं उवरोधो सहीअदु । )

राजा-मा मैवम् । अनुप्रहः खलु नोपरोधः ।

विद्षक:—ईद्याः स्वस्तिवाचनवानुपरोधो बहुशो भवतु । ( ईरिसो सोर्स्थिवाअणवन्तो उवरोहो बहुसो होदु )

राजा--किंनामधेयभेतद्देव्या वतम् ।

देवी- ( निपुणिकामवेक्षते )

निपुणिका—भर्तः प्रियानुप्रसादनं नाम । ( भट्टा पिआणुप्प-सादणं णाम )

राजा—( देवीं विलोक्य ) यद्येवम्

अनेन कल्याणि मृ<mark>णास्रकोमस्रं</mark> व्रतेन गात्रं ग्लपयस्यकारणम् ।

प्रसादमाकांक्षति यस्तवोत्सुकः

स किं त्वया दासजनः प्रसाद्यते ॥ १३ ॥

जर्वशी—महान् खल्वस्यैतस्यां बहुमानः । (महन्तो खु से इ-मस्मि बहुमणो । )

चित्रछेखाः अधि मुग्धे अन्यसंक्रान्तप्रेमाणो नागरिका अधि.
पराङ्मुखं असूया 'गुणेषु दोषाविष्करणम् ' इति सिद्धान्तकौमुदी । 'असूया तु दोषारोपे। गुणेष्विष ' इत्यमरश्च । तस्याः पराङ्मुखम् । दोषाविष्करणेच्छा-रिहतम् । यहा असूया स्पर्धा । देवी—उपरोधः प्रतिबन्धः । राजा—िर्कनाम-वेयं किन्नामकं । 'रूपनामभागेभ्यो धेयः ' इति धेयप्रत्ययः । निपुणिका—प्रियानुप्रसादनं प्रियस्य दियतस्य अनुष्रसादं सान्त्वनम् । अनेनेति—हे कत्याणि शोभने । 'बह्वादिभ्यश्च ' इति डीप् । अनेन व्रतेन व्रतवर्यया आत्मनः मृणालकोमलं मृणालवत्कोमलमातिपेलवं गात्रं शरीरं अकारणमेव कारणं विना गलपयसि खेदयसि । 'गात्रं गजाप्रजङ्घादि भागेप्यङ्गेः कलेवरे । ' इति विश्व-मेदिन्यौ । य उत्सुक उत्कण्टितः सन् तव प्रसादमाकाङ्कृति स दासजनस्तव सेवकः किं प्रसादते । तव प्रसादमाकाङ्कृमाणो दासजनो नेव प्रसादनार्ह इति भावः । उर्वज्ञी—बहुमानः आदरः । चित्रस्थान्यस्थनःन्तप्रेमाणः अन्यासु

१ सोत्थिवाआणएहिं । इ. पा.

कं दक्षिणा भवन्ति । ( अई मुद्धे अण्णसंकन्तप्पेम्माणो णाअरिआ अहिअं दक्षिणा होन्ति । )

देवी—( सस्मितम् । ) नन्वेतस्य व्रतपरिग्रहस्यायं प्रभावो यदे-तावन्मन्त्रित आर्यपुत्रः । ( णं इमस्स वदपरिग्गहस्स अअं पहावो जं एत्तिअं मन्ताविदो अज्जउत्तो । )

विदृषक:—विरमतु भवान् । न युक्तं सुभाषितं प्रत्याचरितुम् । (विरमदु भवं । ण जुत्तं सुहासिदं पचाचरिदुं । )

देवी—दारिका उपनयतीपहारिकं यावन्मणिहर्म्यगतांश्चन्द्रपादान् नर्चामि । (दारीआओ उवणेध ओवहारिअं नाव मणिहम्मिअगदे चन्द्रपादे अचेमि । )

परिजनः - - यद्देन्याज्ञापयति । एष गन्धकुसुमाद्यपहारः । ( जं देवी आणवेदि । एसो गन्धकुसुमादि उवहारो । )

देवी\_\_\_' ( नाट्येन गन्धपुष्पादिभिश्चन्द्रपादानभ्यर्च्य । ) हञ्जे एतानी-पहारिकमोदकानार्यमाणवकं लम्भय । ( हञ्जे इमे ओवहारिअमोदए अज्जमाणवअं लम्भावेहि । )

परिजन: यद्देन्याज्ञापयति । आर्यमाणवक एतत्तावत्ते । ( जं देवी आणवेदि । अज्ज माणवअ एदं दाव दे । )

संक्रान्तं प्रेम येषां ते नागरिका विदग्धाः कामिनः ! दक्षिणाः स्र्युपचारपराः । देवी—प्रभावः सामर्थ्यम् । एतावद् एतत्प्रमाणमस्य । प्रसादमाकाङ्कृति इत्यादि । मन्त्रितो वादितः । विदृषकः:—विरमतु भवान् 'अनेन कल्याणि ' इत्यादिना वतानुष्ठाननिराकरणादिति शेषः । सुभाषितं 'आर्यपुत्रमुदिस्य कोपि वतविशिषो मया संपादनीयः ' इति राज्योक्तं 'प्रियानुप्रसादनं नाम ' इति । निपुणिकोक्तं च । प्रत्याचरितुं प्रत्याख्यातुम् । अलं व्रतसंपादनेनाहं प्रसन्न एवास्मीति राज्ञोक्ते देव्या उत्साहभद्गः स्यादिति हेतोरिति भावः ।
देवी—चन्द्रपादान् अत्र पादशब्दः श्लिष्टः । चरणान् मयूखांश्च । 'पादो सुप्रे तुरीयांशे शैलप्रत्यन्तपर्वते । चरणे च मयूखे च । ' इति मेदिनी । परिजनः-

१ उवणेष। (नाटचेन कुसुमादिभिश्चन्द्रपादानभ्यच्ये। ) हञ्जे इमेहिं उवहारेहिं मोद-एहिं अ अञ्जमाणवञ्जं कञ्चुइंअ अचेष। इ. पा

विद्षक:—(मोदकशरावं गृहीत्वा।) स्वस्ति भवत्यै । बहुफल-स्तवोपवासो भवतु । त्सोत्थि भोदीए । बहुफलो दे उैववासो होदु।) देवी—आर्यपुत्र इतस्तावत् । (अञ्जउत्त इदो दाव।) राजा—अयमस्मि।

देवी—( राज्ञः पूजामिमनीय प्राज्ञिक्तः प्रणिपत्य । ) एषाहं देवतामि-थुनं रोहिणीमृगलाञ्छनं साक्षीकृत्य आर्यपुत्रमनुप्रसादयामि । अद्य-प्रभृति यां स्त्रियमार्यपुत्रः प्रार्थयते या चार्यपुत्रस्य समागमप्रणियनी तया सह मया प्रीतिबन्धेन वर्तितन्यमिति । ( एसा अहं देवदामि-हुणं रोहिणीमिअल्ड्ज्लणं सक्खीकरिअ अज्जउत्तं अणुप्पसादेमि । अज्जप्पहुदि नं इत्थिअं अज्जउत्तो पैत्थेदि ना अ अज्जउत्तस्स स-माअमप्पणइणी ताए सह मए पीदिबन्धेणं वत्तिद्वंति । )

उर्वशी — अहो न जाने किंपरमस्या वचनिमिति । मम पुनर्वि-श्वासिवशदं हृदयं संवृत्तम् । ( अह्यहे ण आणे किं परं से वअणं ति । मम उण वीसासिवसदं हिअअं संवुत्तं । )

चित्रलेखा—सांखे महानुभावया पतित्रतया अभ्यनुज्ञातोऽनन्त-रायस्ते प्रियसमागमो भविष्यति । ( सहि महाणुहावाए पदिव्वदाए अम्मणुण्णादो अणन्तराओ दे पिअसमाअमो हविस्सदि । )

उपहारः पूजासामग्री । देवी—लम्भय-देहि । विदृषकः मोदकशरावः शरावः पात्रविशेषः । उपवासः व्रतचर्यायामुपवासस्य मुख्याङ्गत्वादिदमुक्तम् । 'उपवासः' इत्यत्र 'एतद् व्रतं' इति रङ्गनाथः पटति । अयं पाठो युक्ततरः । किंतु तस्य बहुषु पुस्तकेष्वनुपलम्भादुपरि नास्माभिः संनिवेशितः । देव्या नु पूजा कृतैव । साक्षीकृत्य साक्षिस्थाने कृत्वा । नटमधिकृत्येयमुक्तिः । देव्या नु पूजा कृतैव । साक्षाकृत्य साक्षिस्थाने कृत्वा । 'साक्षाङ्गष्टरि संज्ञायाम्' इति मनुवर्थे इनिः । समागमप्रणियनी समागमे प्रणयः याच्या प्रीतिर्वा अस्या अस्तीति । प्रीतिबन्धेन प्रेम्णेत्यर्थः । अनेन नाहमतः परमार्यपुत्रस्यान्यस्त्रीप्रार्थनापरिपन्थिनी भविष्यामीति सूचितम् । अनेन 'औदार्यं' नाम स्त्रीभूषणमुक्तम् । उर्वशि—किंपरं कस्यार्थस्य गमकं किंतात्पर्यवन् । यदनयोक्तं तत्परमार्थतस्त्यति सोक्षुण्ठनमेव । विश्वास-विशदं विश्वासात्प्रसन्तम् । चित्रस्थेत्वा—महानुभावया महाप्रभावया । 'अनु-

१ वदो ( वर्त ) इ. पा. २ कामेदि । इ. पा. २ ताए सह अप्पहिवन्धेन । इति, ताए समं पीदिव अणेण इति च पाटः ।

विद्यक:—( अपनार्य ।) छिन्नहस्तो मत्स्ये पलायिते निर्विण्णो धीवरो मणित धर्मो मे मिवप्यतीति।(प्रकाशम् ।) भवति किं तादृशः प्रियस्तत्रभवान् । ( छिन्नहत्थो मच्छे पलाइदे णिविण्णो धीवरो मणिदि धम्मो मे हविस्सिदित्ति । मोदि किं तारिसो पिओ तत्तैमवं।)

देवी—मूढ अहं खल्वात्मनः सुखावसानेनायपुत्रं निर्वृतशरीरं कर्तुमिच्छामि । एतावता चिन्तय तावत् प्रियो न वेति । ( मूढ अहं खु अत्तणो सुहावसाणेण अज्जउत्तं णिव्युद्सरीरं कादुं इच्छामि एत्तिएण चिन्तेहि दाव पिओ ण वित्ति । )

#### राजा---

दातुं वा प्रभवसि मामन्यस्यै हर्तुमेव वाँ दासम् । नाहं पुनस्तथा त्वं यथा हि मां शङ्कसे भीरु ॥ १४ ॥

देवी—भव वा मा वा । यथानिर्दिष्टं संपादितं प्रियानुप्रसादनं व्र-तम्।दारिका एत गच्छामः।(होहि वा मा वा। जधाणिदिहुं संपादिदं पिआणुप्पसादणं वदं। दारिआओ एध गच्छहा।)(प्रस्थिता देवी।)

राजा-प्रिये न खलु प्रसादितोस्मि यदि संप्रति विहाय गम्यते।

भावः प्रभावे स्यात् ।' इति विश्वः । अभ्यनुज्ञातः । अनन्तरायः निष्प्रत्यूहः । 'विद्रोन्तरायः प्रत्यूहः' इत्यमरः । विद्रूषकः — छिन्नहस्तः मोघीकृतहस्तकौ-शलः । निर्विण्णो जातनिर्वेदः । यथा हस्तात्प्रभ्रश्य गमीरनीरं प्रविष्टं मत्स्यं पुनर्प्रहीतुमसमर्थो धीवरो मयाऽस्मै जीवितदानं कृतिमिति पुण्यमेव लब्धव्यमि-ति मत्वा संतुष्यित तथेयमिप भर्तारं सुराङ्गनाप्रार्थनाया व्यावर्तयितुमशक्नुवाना ' अद्यप्रभृति यां स्त्रियम्' इत्यादि बदतीति विद्षकस्य भावः । ताहशः प्रियः तथा तवाभिमतो यथाः मानं विहाय तत्रभवतोभीष्टसम्पादनार्थमत्रभवत्येनमु-युक्ता । यद्वा ताहश उर्वशीसंकान्तरागस्तत्रभवास्तव प्रियः किमिति योज्यम् । देवी — सुखावसानेन सुखब्ययेनापि निर्वृतशरीरं निर्वृतं वीतमदनसंतापं शरीरं यस्य । एतावता अनेन प्रमाणेन । राजा—दासं मामन्यस्ये स्त्रियै दानुं वा प्रभवसि समर्थासि तस्या हर्तुं वा समथोसि अहं पुनरहं तावत् हे भीद भयशीले न तथा अन्यस्त्रीप्रणयी यथा त्वं मां शङ्कसे । अहं सदा त्वत्सेवापर एवेत्यर्थः । देवी—'भव वा मा वा' अनेन देव्याचरितं वतं दाक्षिण्यादेव केवलं न परमार्थतो

१ भिण्णहत्थे. २ किं उदासीणो तत्तभवं । इ. पा. २ इर्तुमेव वा । नाई पुनस्तथा भीरु यथा मिय विशक्क्षे ॥ दातुमहसने प्रभवस्यन्यस्य कर्तुमेव वा दासस्। नाई पुनस्तथा नविषय प्रथा हि...॥ इ. पा.

देवी—-आर्यपुत्र अलिङ्वतपूर्वी मया नियमः। ( अज्जउत्त अल-ङ्विदपुन्नो मए णिअमो । )

[ निष्कान्ता सपरिवारा देवी । ]

उर्वशी—हला प्रियकलत्रो राजिषः। न पुनर्हृदयं निवर्तयितुं शको-मि । (हला पिअकलत्तो राएसी। ण उण हिअअं णिवत्तेदुं सक्कुणोमि।)

चित्रलेखा—र्कि पुनस्त्वया निराशया निवर्त्यते । ( किं उंण तुए णिरासाए णिवत्तीअदि । )

राजा-- (आसनमुपेत्य । ) वयस्य न खलु दूरं गता देवी ।

विद्षक:—भण विश्रब्धं यदिस वक्तकामः । असाध्य इति वैद्येनातुर इव स्वैरं मुक्तो भवांस्तत्रभवत्या । (भण वीसद्धं जंसि वक्तकामो । अमज्झोत्ति वेज्जेण आदुरो विअ सेरं मुत्तो भवं तत्तहोदीए।)

राजा-अपि नामोर्वशी-

उर्वशी-अद्य कृतार्थी भवेत्। ( अज्ज किदत्था भवे।)

राजा---

गूढा नूपुरशब्दमात्रमपि मे कान्ता श्रुतौ पात्तयेत् पश्चादेत्य शनैः कराम्बजन्ते कुर्वीत वा लोचने। हर्म्योस्मित्रवर्तीर्य साध्यसवशान्मन्दायमाना बला-दानीयेत पदात्पदं चतुरया सख्या ममोपान्तिकम्॥१५॥

मानिनरासादिति गम्यते । यथानिर्दिष्टं यथोक्तम् । देवी-अलङ्कितपूर्वे मया नियमः व्रतनियमस्य मयाद्य यावत्कदाप्युलङ्कः न कृतमतो नात्रातः परमवस्थातुमहं शक्ता इत्यर्थः । उर्वदी-प्रियकलत्रः प्रियं कलत्रं यस्य । चित्रस्रेखा-किंपुनः किमर्ये त्वं निराशा भूत्वा हृदयं निवर्तयस इत्यर्थः । 'कथं स्थिराशो निवर्षते' इति रङ्गनाथः पठित । विदूषकः-आतुरः रुगणः । स्वरं स्वेच्छ्या । राजा-अपि नाम उर्वशी इति वाक्यं 'गूढा नुपुरशब्दमात्रं--' इत्यादिवक्ष्यमाण-पद्येन सहान्विय । 'अपि नाम' इत्यवयवसंघात आशंसार्थपरः । उर्वद्गी--अद्य कृतार्था भवेत् । 'इद्मुर्वशीवचो राह्गेऽपरिसमाप्तवचनोत्तरवाक्यत्वेनान्तरवात्मगतमाशंसनम् ।' इति रङ्गनाथः । गूढेति-अपिनाम उर्वशी कान्ता गूढा स्वयमतन्तिर्दिता अदस्यपरूपेत्यर्थः । मे मम श्रुतौ कर्णे नुपुरशब्द-

१किं मुधा-मुध्ये-थिरसोहिदो अप्पा णिन्दी अदि। इ.पा. २ ० देत्य कराम्बुजैन निभृत.

उर्व**शी—ह**ला इमं तावदस्य मनोरथं संपादियष्यामि । ( हला इमं दाव से मणोरहं संपादइस्सं । )

( पृष्ठतो गत्वा राज्ञो नयने संवृणोति । )

चित्रलेखा—( विदूषकं संज्ञापयति । )

र्राजा—( स्पर्शे रूपियता ।) सखे नारायणोरुसंभवा सेयं वरोरूः। विदृषकः—कथं भवानवगच्छति । (कहं भवं अवगच्छदि।) राजा—किमत्राज्ञेयम् १।

अंद्रमनद्गिक्छष्टं सुखयेदन्या न मे करस्पर्शात् । नोद्यसिति तपनिकरणेश्चन्द्रस्यैवांशुभिः कुमुदम् ॥ १६ ॥ उर्वशी—( इस्तावपनीय किंचिदपस्तय ) जयतु जयतु महाराजः ।

( जेंदु जेंदु महाराओं ।)

मात्रमि मझीरशिक्षितमात्रमि पातयेत् कर्णविषयीकुर्यात् । पश्चान्मम पृष्ठतः शनैरेत्य मम लेखने नयने कराम्बुजवृते करकमलििहते कुर्वात वा । अस्मिन्हम्यें । 'हम्योदि धनिनां वासः ' इत्यमरः । अवतीये साध्वसवशाद्भयवशान्म-न्दायमाना । स्तिमितगतिरित्यर्थः । चतुरया कुशलया सख्या चित्रलेखया बलान्ममोपान्तिकं मम समीपे पदात्पदं शनैः शनैरानीयेत वा । चित्रलेखा—संज्ञापयित संज्ञां ददाति । राजा—वरोहः वरो ऊरू यस्याः सा । अङ्गमिति—अन्या उर्वश्या इति शेषः । अनङ्गिल्लष्टं स्मरसंतमं मेऽहं करस्पर्शान्न सुखये-भवृति प्रापयेत् । उक्तार्थे द्ष्टान्तमाह—तपनिकरणैः सूर्यस्यांकुभिः कुसुदं कैरवं नेवोच्छ्यसिति विकसित । चन्द्रस्यांकुभिः किरणैरेवोच्छ्यसिति । अत्र येषां

१ चित्र ०-हला...संपादिहि । उ ०-( ससाध्वसा ) कीलिरसं दाव ( इति पृष्ठेन गत्वा राक्षो नयने सं० ). २ अस्मास्पाक्-विद् ०-भो वअस्स का उण एसा ।

अन्यत्कथमिव पुलकेः कलितं मम गात्रकं करस्पर्धात् ।
नोष्ट्रसिति तपनिकरणेश्वन्द्रस्यैवांग्रुभिः कुम्रुवम् ॥

इति रङ्गनाथः पठति । तद्वयाख्या यथा-

अन्यदित्यन्यथे । तथा च सेवेयमन्यथा करत्पशांत् । अथीदस्याः । मम मात्रकं पुरुकैः किलंतं कथित । यद्वा करत्यशांनम गात्रकं पुरुकैः किलंतं सदन्यदिवानिर्वचनीयावस्थं कथं जातामिति शेषः । पाठान्तरे-अन्या स्त्री अनङ्किष्ठेष्टं मदनपीडितं मेऽङ्गं करत्यन्नां-द्राप्तकं पुरुकैः किलंतं सदन्यदिव मुखयति । एतदन्यथानुपपत्येव सेत्यथः । तपनः सूर्यः॥

४ अझहे। बज्जेल्बग्रहिदं विअ मे हत्थजुअलं ण समिथझ अवणेदं।(इति तथा मुक्-किताक्षी चक्षुषेहिस्तावपनीय ससाध्वसा तिष्ठाति।) रा०-हस्ताभ्यां गृहीत्वा परिवर्तयित। उ०-( कर्यचिदुपसृत्य) जअदु जअदु महाराओ। इ. पा.

राजा—सुन्दरि स्वागतम् । ( एकासने उपवेशयति । ) चित्रस्टेखा—अपि सुखं वयस्यस्य १ । ( अवि सुहं वअसस्स । ) राजा—नन्वेतदुपपन्नम् ।

उर्वशी—हला देव्या दत्तो महाराजः। अतोस्याः प्रणयवतीव शरीरसंपर्कं गतास्मि । मा खलु मां पुरोभागिनीं समर्थयस्व । ( हला देवीए दिण्णो महाराओ । अदो से पणअवदी विअ सरीरसंपक्कं गदिहा । मा खु मं पुरोभाइणिं समत्थेहि । )

विदूषक: — कथिमहैव युवयोरस्तिमतः सूर्यः । (कहं इह ज्जेव तुद्धाणं अत्थिमदो सुज्जो । )

राजा-( उर्वशीमवलोक्य । )

देव्या दत्त इति यदि व्यापारं व्रजसि मे शरीरेस्मिन् । प्रथमं कस्यानुमते चोरितमेर्तत्त्वया हृदयम् ॥ १७ ॥ चित्रलेखा—वयस्य निरुत्तरेषा । सांप्रतं मम विज्ञाप्यं श्रूयताम् । ( वअस्स निरुत्तरा एसा । संपदं मह विण्णप्पं सुणीअदु । )

राजा--अवहितोस्मि ।

चित्रछेखा--वसन्तानन्तरमुष्णसमये भगवान्सूर्यो मयोपच-

मते सिंवन्त्यमानार्थासिद्धिः कमस्तन्मतेन 'कमः' नाम सन्ध्यङ्गमुक्तं भवति । तदुक्तं दशरूपके 'कमः सिंवन्त्यमानाप्तिर्भावज्ञानमथापरे । 'इति । राजा—उपपत्रं प्राप्तम् । उर्वेद्शी—प्रणयवती सखी । पुरोभागिनी दोषदिर्शिनी । 'दोषैकद्दवपुरोभागी ' इत्यमरः । देवीसंपर्कोचितशरीरसङ्गतत्वात्पौरोभाग्यम् । विदूषकः — कथिमदैव इत्यादि उर्वशीचित्रलेखे प्रति । 'देव्या दक्ता महाराजः — इत्युवंशीवचः श्रुत्वा राज्या आगमनात्प्रागेते अत्र आगते स्यातामित्यनुमिमानस्य विदूषकस्योक्तिः । कथं युवाभ्यामासन्ध्यासमयादिहैव स्थितमित्यर्थः । राजा— देव्या दक्त इति देव्या अनुमतिर्लेक्येति यद्यस्मिन्मे शरीरे व्यापारमालिङ्गनादि क्रजसि । तिर्हे प्रथमं कस्यानुमते । कस्यानुमत्येत्यर्थः । एतद्वृदयं त्वया चोरितम् । 'अत्र देवीप्रसङ्गेन व्यवहितस्य वीजस्य पुनर्योजनात् 'आक्षेपः ' नाम सन्ध्यङ्ग-मुक्तं भवति । 'इति काटयवेमः । चित्रलेखा—वयस्य निरुत्तरा एषा । अत्र 'विकृतं ' नामालङ्कार उक्त । तदुक्तं—'वक्तव्यकालेय्यवचे व्रीख्या विकृतं मतम् । 'इति । चित्रलेखा—सूर्य उपचरितव्यः—अप्सरसो गृत्यादिना सूर्य

१ अवि मे.

रितन्यः । तद्यथेयं मे प्रियसखी स्वर्गस्य नोत्कण्ठते तथा वयस्येन कर्तन्यम् । (वसन्ताणन्तरे उण्हसमए भअवं सुज्जो मए उवच-रिदन्वो । ता जहा इअं मे पिअसही सम्मस्स ण उक्कण्ठेदि तहा वअस्सेण कादन्वं । )

विद्षक:—भवाति किं वा स्वर्गे स्मर्तन्यम् । न वाऽश्यते न वा पीयते । केवलमनिमिषैर्नयनैमीना विडम्ब्यन्ते । ( भोदि किं वा सम्मे सुमरिद्व्वं । ण वा अण्हीअदि ण वा पीअदि । केवलं आणि-मिसेहिं णअणेहिं मीणा विडम्बीअन्दि । ।

राजा---भद्रे

अनिर्देश्यसुखः स्वर्गः कस्तं विस्मारियष्यैति । अनन्यनारीसामान्यो दासस्त्वस्याः पुरूरवाः ॥ १८ ॥

चित्रछेखा—अनुगृहीतास्मि । हला उर्वशी अकातरा भूत्वा विसर्जेय माम् । ( अणुगहिद्दि । हला उन्विस अकाद्रा भविअ विसज्जेहि मं । )

उर्वज्ञी—( चित्रलेखां परिष्वज्य ।) साखि मा खलु मां विस्मर । (सहि मा खु मं विसुमरेहि ।)

पर्यायेणीपचरन्तीति पुराणेषु प्रसिद्धम् । एतत्सर्वे विस्तरेणाग्रे वक्ष्यामः । स्वगंस्य नोत्कण्ठते इत्यत्र 'अधीगर्थदयेशां कर्माण ' इति षष्ठी । स्वर्गस्य स्मरणं न करोतीत्यर्थः । एवमुत्तररामचरितेऽपि ' उत्कण्ठते च युष्मत्सित्रकर्षस्य ' इति । अनेन भाविविरहसूचनिमत्यिप्रमाङ्कार्थोपक्षेपादङ्कावतारोऽयमिति रङ्कनाथः । विदूषकः—न वा अस्यते इ०-देवा हि यज्ञेषु दत्तैर्हिविभीगैरेव तुष्यन्ति न किमप्यन्यददन्ति पिषन्ति वेति प्रसिद्धम् । अनिमिषैः इ०-देवानां मत्स्यानां चाक्षिस्पन्दो न जायते । तेन देवा मत्स्याश्व ' अनिमिषाः ' इत्युच्यन्ते । ' सुरमत्स्यावनिमिषो ' इत्यमरः । विडम्ब्यन्ते इत्यनेन स्वर्गवासस्य तुच्छत्वं घ्वानितम् । आनिवैर्ह्योति—स्वर्गः अनिर्देश्यसुखः अनिर्देश्यं वक्तुमशक्यं सुखं यत्र स तथोक्तः ।
कस्तं विस्मारियष्यित स्वर्गसुखस्य विस्मरणं कारियतुं समर्थ इत्यर्थः । तु किंतु
पुक्रवा अस्या अनन्यनारीसामान्यः अन्याभिर्नारीभिः सह सामान्यो न
भवतीति अनितरस्त्रीसाधारणः । उर्वशिसेवैकदक्ष इत्यर्थः । दासः । अत्रान्य-

१ ' अनिर्देश्यसुखं स्वर्गं कथं विस्मारयिष्यते । ' इति पाठः ।

चित्रलेखा—( सस्मितम् । ) वयस्येन संगता त्वमेवैतन्मया यान् चितन्या । ( वअस्सेण संगदा तुमं एव्व एदं मए याचिद्व्वा । ) ( इति राजानं प्रणम्य निष्कान्ता । )

विदृषक:—दिष्टचा मनोरथसंपत्त्या वर्धते भवान् । (दिष्टिआ मणोरहसंपत्तीए वङ्कदि भवं । )

राजा-इयं तौबद्वाद्धिर्मम । पश्य ।

सामन्तमौलिमणिरञ्जितशौसनाङ्कमेकातपत्रमवनेर्न तथा प्रभुत्वम् ।
अस्याः सखे घरणयोरहमद्य कान्तमाज्ञाकरत्वमधिगम्य यथा कृतार्थः ॥ १९ ॥

उर्वशी—नास्ति मे विभवोतः प्रियतरं मन्त्रयितुम् । (णित्थि मे विह्रवो अदो पिअदरं मन्तिदुं।)

राजा—( <sup>उर्वशी हस्तेनावलम्ब्य</sup> ) अहो विरुद्धार्थसम्पाद्यिते-प्तितलाभो नौम ।

वैलक्षण्येणोर्वशिसेवाकरणं तेन सखीवियोगदुःखापाकरणं व्यक्त्यम् । विदूषकः-मनोरयसम्पत्त्या मनोरथस्य सम्पत्तिः सिद्धिः तया । राजा—इयं सामन्तेखादिपये वक्ष्यमाणार्थरूपा । सामन्तेति—हे सखे अस्या उर्वश्या-श्वरणयोः कान्तं कमनीयमाज्ञाकरत्वमधिगम्य प्राप्य यथाहमय कृतार्थः सफल-जीवित इत्यर्थः । तथा सामन्तमौलिमणिरिज्ञितशासनाङ्गं सामन्ताः प्रत्यन्त-वर्तिभूपतयस्तेषां मौलिषु किरीटेषु 'मौलिः किरीटे धिम्मले चूढायामनपुंसकम् '। इति मेदिनी । ये मणयो रत्नानि ते रिजतं । मणिप्रभानुलिप्तित्वर्थः । यत् शासनमाज्ञापत्रं तदेवाङ्गश्चिहं यस्य तत् । एकातपत्रं आतपात्रायत इत्यातपत्रं छत्रम् । अत्र राजच्छत्रम् । एकमेव प्रतिद्वन्द्वराजविरहादद्वितीयमातपत्रं यस्मिस्तत् । अवनेः प्रभुत्वं खामित्वं । साम्राज्यमिति यावत् । अधिगम्य न कृत्तार्थः । उर्वशी—नास्ति मे विभवः इत्यादि—यन्महाराजेनोक्तं तदेव प्रियभाष-णस्य परमा सीमा । अतोपि प्रियभाषणे न मे सामर्थ्यमिति भावः । राजा—विकद्धार्थसम्मादयिता विपरीतार्थघटकः । वस्तुकार्यविपर्यकारीत्यर्थः । 'नाम '

१ इमां तावन्मनोरथसिद्धिं पश्यः बृद्धिः-समृद्धिः इः पा.२ पादपीठम् । इ. पा.३ अहीं अविरुद्धसंवर्धनमेतिदिदानीमीप्सितलम्भानां;-नमीहिनफलानाम् । इ. पा.

पादास्त एव शशिनः सुखयन्ति गात्रं बाणास्त एव मदनस्य ममानुकूलाः । संरम्मरूक्षामिव सुन्दरि यद्यदासी-स्वत्संगमेन मम तत्तदिवानुनीतम् ॥ २० ॥

उर्वज्ञी--अपराद्धास्मि चिरकारिका महाराजस्य । ( अवरद्धिः चिरकारिआ महाराअस्स । )

राजा---मा मैवम् ।

यदेवोपनतं दुःखात्सुखं तद्रसवत्तरम् । निर्वाणाय तरुच्छाया तप्तस्य हि विशेषतः॥ २१ ॥

विद्षक:—भोः सेविताः प्रदोषरमणीयाश्चन्द्रपादाः । समयः खलु ते वासगृहप्रवेशस्य । (भो सेविदा पदोसरमणीआ चन्दवादा । समञ्जो खु दे वासघरपवेसस्स ।)

राजा—तेन हि सख्यास्ते मार्गमादेशय । विद्यकः—इत इतो भवती । ( इदो इदो भवदी । )

राजा---सुन्दरि इयमिदानीमभ्यर्थनां । उर्वशी-- -कथमिव । ( कथं विअ । )

प्राकाश्ये । पादा इति—ये त्वत्संगमात्प्राक् संतापदास्त एव शशिनः पादा मयूखा अधुना त्वत्संगमे गात्रं शरीरं सुखयन्ति । ते एव मदनस्य बाणाः स्मरस्य सायका ममानुकूलाः सुखदाः सम्पन्ना ये मां पुराक्षित्रन् । इत्यं हे सुन्दिर यद्यत् त्वत्सङ्गमनात्प्राक् संरम्भरूक्षमिव कोपपरुषिमव । आवेशदारुणं वा । आसीत्तत्तत्त्वत्संगमेन ममानुनीतिमिव कृतसात्विय । आनुकूल्येन परिवितिमिवेत्यर्थः । 'संरम्भः संभ्रमे कोपे' इति विश्वः । उर्वशी—विरकारिका मय काल्क्षेपः कृतोऽतो महाराजेन विरहदुःखमनुभूतमतः कृतापराधास्मि । यदेवेति—यदेव सुखं दुःखाहुःखानुभूतेरनन्तरमुपनतमुपस्थितं तदेव रसवत्तरं स्वादुतरम् । 'रसः स्वादे जले वीर्ये शृङ्गारादौ विषे द्वे ।' इति हैमः । तप्तस्य आतप्क्षान्तस्य । हि हिरवधारणे । 'हि पादपूरणे हेतौ विशेषेध्ववधारणे । 'इति मेदिनी । तरुच्छाया विशेषतो निर्वाणाय समधिकसुखाय भवतीति शेषः । विद्वषकः—वासगृहप्रवेशस्य वासगृहं गर्भागारम् । 'गर्भागारं वासगृहम् '

१ मनोनुक्षाः । २ मे पार्थना । इ. पा.

#### राजा--

अनुपनतमनोरथस्य पूर्वं ज्ञतगुणितेव गता मम त्रियामा। यदि तु तव समागमे तथैव पसरति सुभ्रुं ततः कृती भवेयम्॥ २२॥

( इति निष्कान्ताः सर्वे । )

तृतीयोऽङ्कः समाप्तः ।

इत्यमरः । अनुपनताति-अनुपनतमनोरथस्यानुपनतोऽप्राप्तो मनोरथोऽभिल-षितार्थस्त्वत्समागमह्यो येन स तथोक्तस्तस्य । मम पूर्वे त्वत्समागमात्प्राक् शतगुणिता शतधा वर्धितेव । रात्रिशततुल्यकालेवेत्यर्थः । त्रियामा रात्रिर्गता याता । त्रयो यामा यस्याः सा त्रियामा । 'आद्यन्तयोरर्धयामयोश्वेष्टाकाल-त्वेन दिनप्रायत्वात् । यद्वा त्रांन् धर्मादीन्यापयति निरवकाशीकरोति कामप्र-धानत्वात् । इति भानुजीदीक्षिताः । त्वद्विरहसंतप्तेन मयातिदर्घितरा रात्रयः क्षपिता इत्यर्थ: । हे सुम्न इदानीं तव समागमे सित सा रात्रिस्तथैव शत-गुणितैव यदि प्रसरति प्रयाति तर्हि ततस्तस्यास्तथाप्रसरणात्कृती कृताथी भवेयम् । इदानीं तव समागमे रात्रिझीटित्येवापेयादतस्तस्या दीर्घभावमभ्यर्थय इत्यर्थः । अत्रेयं सूचनोत्तराङ्ककथोपयोगित्वाद्विन्दुरित्यवगन्तव्यम् ।' इति काटयवेम: । 'सुप्तु' इत्यत्र भूशब्दस्योवड्स्थानीयत्वात् ' नेयडुवड्स्थानावस्त्री ' इति नदीसंज्ञाप्रातेषेघात् 'अम्बार्थनद्योहंस्वः' इति हस्वत्वं नास्ति । अतो हस्वः प्रामादिक इति केचित् । अन्ये तु ' अप्राणिजातेश्वारज्वादीनाम् ' इत्यत्र ' अलावृः' 'कर्कन्धृः' इत्युकारान्तस्याप्यृङ्प्रत्ययमुदाजहार भाष्यकार एतस्मादेव ज्ञापकाकचिद्कारान्तस्याप्यृडन्तत्वान्नदीत्वे हस्वत्वमित्याहुः । अत वामनः-'उकारादप्यूङ् प्रकृतेः' इति ॥ इति कुमारसंभवटीकायां मिलनाथः । त्रूराच्दात् 'अप्राणिजातेः' इत्यादिनोङ् । उवर्णान्तमात्रस्य विधानाद्वहुत्रीहिः । उपसर्जनत्वं च । पुनः स्त्रियामूङ् । अन्तादिवचेति पूर्वे प्रत्यन्तत्त्वात्प्रातिप-दिकत्वम् । अतः सम्बुद्धौ हस्यत्वम् । इति भट्टिकाव्यटीकायां जयमङ्गलः ।

इति श्रीमद्विक्रमोर्वशीयटीकायामर्थप्रकाशिकायां तृतीयोऽङ्कः।

# चतुर्थोऽङ्क.

## ( ततः प्रविशति विमनस्का चित्रलेखा सहजन्म 🗨 🌓

सहजन्या—( चित्रलेखां विलोक्यं ।) सिंह म्ळायमानशतपत्रस्येव ते मुखस्य च्छाया हृदयस्यास्त्रस्थतां सूचयित । तत्कथय निर्वेदका-रणम् । समदुःखा भवितुमिच्छामि । (सैहि मिलाअमाणसदवत्तस्स विअ दे मुहस्स छाआ हिअअस्स अस्सत्थदं सूण्दि । तौ कहेहि णिव्वेदकारणं । समदुक्खा होदुं इच्छामि ।

चित्रकेखा——सिंख अप्सरोवारपर्यायेण इह भगवतः सूर्यस्य पादमूळोपस्थाने वर्तमाना बलवत्खलूर्वस्या उत्काण्ठितास्मि । (हेला अच्छरावारपज्जाएण इह भअवदो सुज्जस्य पादमूलोवञ्चाणे वष्टन्ती बलिअं खु उन्वसीए उक्कण्ठिदिह्य । )

कविरधुनाङ्कान्तरमारभमाणः कथानुसंधानार्थे प्रथमं प्रवेशकमुपक्षिपति ततः प्रविशतीत्यादिना । सहजन्या-शतपत्रं कमलम् । 'सहस्रपत्रं कमलं शत-पत्रं कुशेशयम् । ' इत्यमरः । छाया छविः । 'छाया सूर्यप्रिया कान्तिः' इत्यमरः । अस्वस्थतां व्याकुलताम् । चित्रलेखा--अप्सरोवारपर्यायेण अप्स-रसां वाराः सेवासमयाः । 'वारः सूर्यादिदिवसे वारोऽवसरवृन्दयोः ।' इति विश्वः । तेषां पर्यायेण क्रमेणाप्सरोवारपर्यायेण । पादमूलोपस्थाने वर्तमाना । भगवन्तं सूर्यं व्यूह्य तिष्ठन्त ऋष्यप्सरोगन्धर्वादयः पर्यायेण तदुपस्थानं कुर्वन्तीति प्रसिद्धमेव । सूर्येव्युहवर्णनं भागवते द्वादशस्कन्ये एकादशाध्याये यथा--मध्वादिषु द्वादशंसु भगवान्कालरूपधृक् ॥ लोकतन्त्राय चरति पृथग्द्वादशभि-र्गणैः ॥ ३२ ॥ धाता कृतस्थली हेतिर्वासुकी रथकृन्मुने ॥ पुलस्त्यस्तुम्बुरुरिति मधुमासं नयन्त्यमी ॥ ३३ ॥ अयमा पुलहोऽथौजाः प्रहेतिः पुश्चिकस्थली ॥ नारदः कच्छनीरश्च नयन्त्येते स्म माधवम् ॥ ३४ ॥ मित्रोऽत्रिः पौरुषेयोऽथ तक्षको मेनका हृहाः ॥ रथस्वन इति ह्येते शुक्रमासं नयन्त्यमी ॥ ३५ ॥ वसिष्ठो वरुणो रम्भा सहजन्या तथा हुहू: ॥ शुक्रश्चित्रस्वनश्चैव शुचिमासं नयन्त्यमी ॥ ३६ ॥ इन्द्रो विश्वावसुः श्रोता एलापत्रस्तथाङ्गिराः ॥ प्रम्लोचा राक्षसो वर्यो नभोमासं नयन्त्यमी ॥ ३०॥ विवस्वानुग्रसेनश्व व्याघ्र आसारणो भृगुः ॥ अनुम्लोचा शक्कपालो नभस्याख्यं नयन्त्यमी ॥ ३८ ॥ पूषा धनंजयो वातः सुवेणः सुरुचि-स्तथा । घृताची गौतमश्रेति तपोमासं नयन्त्यमी ॥ ३९ ॥ ऋतुर्वर्चा भरद्वाजः

१ विमानस्था । इत्य. ए. पु. ।२ ( विलेक्य संबेदम् )।३ सिंह चित्तलेहे.४ ता कंहेहि मक्ष णिव्युदिकारणं जेण दे समाणदुक्खा होमि । इ. पा. ४ ( सकरूणम् ) सिंह ।

सहजन्या जाने युवयोरन्योन्यस्नेहम् । ततस्ततः । ( जाणे वो अण्णोण्णसिणेहं । तदो तदो । )

चित्रलेखा—तत एतेषु दिवसेषु को नु खलु वृत्तान्त इति प्रणिधानस्थितया मया अत्याहितमुपलब्धम् । (तदो इमाइं दिवसाइं को णु खु वृत्तन्तोत्ति पणिधाणाद्विदाए मए अचाहिदं उवलद्धं।)

पर्जन्यः सनजित्तथा ॥ विश्व ऐरावतश्चेव तपस्याख्यं नयन्त्यमी ॥ ४० ॥ अथांग्रुः करयपस्ताक्ष्यं ऋतसेनस्तथांवशी ॥ विग्रुच्छ्र्युर्महाशङ्कः सहोमासं नयन्त्यमी ॥ ४९ ॥ भगः र्र्ज्ञांऽरिष्टनेमिरूणं आयुश्च पञ्चमः ॥ कर्कोटकः प्वेचितिः
पुण्यमासं नयन्त्यमी ॥ ४२ ॥ त्वष्टा ऋचीकतनयः कम्बलश्च तिलोत्तमा ॥ ब्रह्मापेतोऽथ शतजिद्धृतराष्ट्र इषम्भराः ॥ ४४ ॥ विष्णुरश्वतरो रम्भा सूर्यवर्चाश्च
सत्याजित् ॥ विश्वामित्रो मखापेत ऊर्जमासं नयन्त्यमी ॥ ४४ ॥ एता भगवतो
विष्णोरादित्यस्य विभूतयः ॥ स्मरतां सन्ध्ययोर्नृणां हरन्त्यहो दिने दिने
॥ ४५ ॥ द्वादशस्विप मासेषु देवोऽसौ षड्भिरस्य वै ॥ जरन्समन्तात्तत्तते
परत्रेह च सन्मतिम् ॥ ४६ ॥ सामगर्यजुभिस्तिल्लक्ष्रैर्ऋषयः संस्तुवन्त्यमुम् ॥
गम्ध्योस्तं प्रगायन्ति नृत्यन्त्यस्यसरसोऽप्रतः ॥ ४७ ॥ जन्नह्मन्ति रथं नागा
प्रामण्यो रथयोजकाः ॥ चोदयन्ति रथं पृष्टे नैर्ऋता बलशालिनः ॥ ४८ ॥
वालिक्त्याः सहस्राणि षष्टिब्रेह्मर्षयोऽमलाः ॥ पुरतोऽभिमुखं यान्ति स्तुवन्ति
स्तुतिभिर्विभुम् ॥ ४९ ॥ इति । अत्रवर्णितास्वप्सरः सु चित्रलेखाया अनुपलम्भात्कविरेवात्र प्रमाणम् । चित्रलेखा—प्रणिधानस्थितया प्रभावाद्यथाभूतवृत्तान्तक्षानार्थं ध्यानस्थितया । अत्याहितम् । 'अत्याहितं महाभीतिः कर्म जीवानपेक्षि

१ एते चादित्यादयः कार्म विभज्याकाः।

धातांयमा च मित्रश्च वरुणश्चेन्द्र एव च। विवस्तानश पूषा च पर्नन्यश्चारोरेत च।
भगस्त्वष्टा च विष्णुश्च आदित्या द्वाद्द्य स्मृताः ॥ पुलस्यः पुलहश्चात्रिविस्तष्ठेश्वाद्भिरा
भूगुः । गौतमोथ मरद्वाजः करुषपः क्रतुरेव च। जमदिग्नः कौशिकश्च मुनयो ब्रह्मवादिनः ।
रर्थकूचीरिष्टनिमर्श्रामणीश्च रथस्त्वनः । रथचित्रस्वनः श्रोता अरुणः सेनजित्तथा ।
नार्ह्यश्चारिष्टनेमिश्च कृतजित्सर्यजिन्तथा ॥ एते यक्षाः । अय हेतिः प्रहेतिश्च पौरुषेयो
वयस्तथा।वर्ची व्याप्नस्तथापश्च वायुर्वियदिवाकरः। ब्रह्मापेताश्च विभेन्द्रा यक्षापेताश्च राक्षसाः।
वासुकी कच्छनीरश्च तक्षकः सर्पपुंगवः । एलापत्रः शङ्कपालस्तदेरावतसंज्ञितः ।
थनंजयो महापवस्तथा कर्कोटको द्विजाः । कम्बलोभ्बतरश्चैव वहन्त्येत्र यथाकम्म् ॥
पुम्बुरुनरिद्यो हाद्दा ह्रह्विश्वावसुस्तथा । उप्रसेनो वसुरुचिविश्वावसुर्थापरः । वित्रसेनस्तथोणायुर्धृतराष्ट्रो द्विजोन्नमाः । सूर्यवर्चा द्वादशिति गन्धर्वा गायता वराः ॥ कृतस्थल्यप्सरोवर्या तथात्या पुजिकस्थली । मेनका सहजन्या च प्रम्लोचा च द्विजोत्तमाः ।
अनुम्लोचा धृताची च विश्वाची चौर्वशी तथा । अन्या च पूर्विचितिः स्यादन्या चैव
निलोनमा । रम्मा चेति दिजशेष्ठास्तथैवाप्सरसः स्मृताः ॥ इति भावार्थदीपिका।

सहजन्या—( सावेगम् ) की हशिमव । (कीरिसं विअ ) चित्र लेखा— उर्वशी किल तं रतिसहायं राजर्षिममात्येषु निवेशितराज्यधुरं गृहीत्वा गन्धमादनवनं विहर्तुं गता । ( उन्वसी किल तं रितसहाअं राएसिं अमचेसु णिवेसिदरज्जधुरं गेण्हिअ गन्धमादणवणं विहरिदुं गैदा । )

सहजन्या—स नाम संभागा यस्ताहराषु प्रदेशेषु । ततस्ततः । (सो णाम संभाओ जो तारिसेसु पदेसेसु । तदो तदो । )

चित्रलेखा—तत्र खलु मन्दाकिन्याः पुलिनेषु सिकतापर्वत-केलीभिः क्रीडन्ती विद्याधरदारिका उदयवती नाम तेन राजिषणा चिरं निध्यातेति कुपिता उर्वशी । ( तिहं खु मन्दाइणीए पुलिणेसु सिअदापन्वदकेलीहिं कीलमाणा विज्ञाधरदारिआ उदयवदी णाम देण राएसिणा चिरं णिज्ञाइदित्त कुविदा उन्त्रसी । )

सहजन्या—भवितन्यम् । दूरारूढः खलु प्रणयोऽसहनः । तत-स्ततः । ( होर्दैव्वं । दूरारूढो खु पणओ असहणो । तदो तदो । )

च ।' इत्यमरः । सहजन्या – सावेगम् – आवेगिश्वत्ताकुलता । चित्रलेखा — रितसहायं क्रीडाकर्मणि सहायं सखायम् । निवेशितराज्यधुरं निवेशिता निहिता राज्यधुरा राज्यभारो येन तम् । गन्धमादनवनं गन्धेन मादयतीति गन्ध-मादनो नाम गिरिः हिमवत्पुरस्यौषधिप्रस्थस्योपवनम् । तथा चोक्तं कुमारसंभवे (स. ६. %ो० ४६) यस्य चोपवनं बाह्यं सुगन्धिर्गन्धमादनः । सहजन्या — स नाम संभोगः स एव परमार्थतः संभोगः इत्युच्यते यस्ताहरोषु प्रदेशेषु क्रियते । चित्रलेखा — मन्दािकन्याः भागीरथ्याः । मन्दमित्रतुं शीलमस्या इति मन्दािकनी । पुलिनेषु सैकतेषु । मन्दािकन्याः पुलिनेषु हि विद्याधरादीनः कन्याः केलि कुर्वन्ति।ति कवयो वर्णयन्ति । तथा च मेघदूतम् – मन्दािकन्याः सिललशिशिरैः सेव्यमाना मरुद्धिमन्दाराणामनुतदरुहां छायया वारितोष्णाः । अन्वेष्टव्यै: कनकिसकतामुष्टिनिक्षेपगूढैः संकीडन्ते मणिभिरमरप्रार्थिता यत्र कन्याः ॥ इति । निध्याता अनन्यमनसा दृष्टा । निर्वर्णनं तु निध्यानं दर्शना-लोकनक्षणम् ।' इत्यमरः । सहजन्या — भवितव्यं भवितव्यतैव बलीयसी

१ ( सकरुणम् ) उन्बसी किल राएसिं लच्छीसणाहं गेण्हिअ अमेचेषु णिहितक-उजधुरं केलासिसहरुदेशं गन्धमादणवणं विहरिदुं गदा। इति, उन्बसी किल उम्म-दिदा.......इति, × × केलासिसहरुदेसं × × इति च पाठान्तराणि। र असहणा खु सा। दूराह्यदो अ से प्यणओं ता भवितन्वदा एत्थ बलवदी। इ. पा.

चित्रलेखा—ततो भर्तुरनुनयमप्रतिपद्यमाना गुरुशापसंमूद हृदया विस्मृतदेवतानियमा स्त्रीजनपरिहरणीयं कुमारवनं प्रविष्टा । प्रवेशानन्तरं च काननोपान्तवर्तिलताभावेन परिणतमस्या रूपम् । (तदो भट्टिणो अणुणअं अपडिवजनमाणा गुरुसावसंमृद्धिअआ विसुमिरदेदेवतानिअमा इत्थिआजणपरिहराणिज्ञं कुमारवणं पइट्टा । पवेसाणन्तरं अ कणणोवन्तवत्तिलदाभावेण परिणदं से रूवं । )

सहजन्यां — नास्ति विधेरलङ्घनीयं नाम । तस्यानुरागस्यायं नाम एकपद ईदृशोनर्थः । अथ किमवस्थः स राजर्षिः । ( णित्थ विहिणो अलङ्घणिउनं णाम । तस्सै अणुराअस्स अअं णाम एकवदे ईरिसो अणत्थो । अह किमवत्थो सो राएसी । )

चित्रलेखा—-तिसन्नेव कानने प्रियतमां विचिन्वन्नहोरात्रान-तिवाहयति । एतेन पुनिर्नेर्वृतानामप्युत्कण्ठाकारिणा मेघोदयेना-नर्थाधीनो भविष्यति । ( तैस्ति एव्व काणणे पियदमं विचिण्णन्तो अहोरत्ते अदिवाहेदि । इमिणा उण णिव्वुदाणंपि उक्कण्ठाकारिणा मेहोदएण अणत्थोंहीणो हविस्सिदि ।)

अन्यथोर्वशी अकारणं न कुप्येदिति भावः । दूरारूढः काष्टां गतः । प्रणयः प्रेम । असहनः स्वल्पमिष स्स्वलनं न सहते इत्यर्थः । चित्रलेखा—अप्रतिपयःमाना अस्वीकुर्वाणा । गुरुशापसंमुद्धहृदया । गुरुशापेन भरतमुनिशापेन संमूदं मोहं प्राप्तम् । अज्ञानोपहृतमित्यर्थः । हृदयं यस्याः । गुरुशापेन मर्त्यभावं प्राप्ताया उर्वश्या हि प्रभावलोपः सज्ञात इति ज्ञेयम् । विस्मृतदेवतानियमा विस्मृतो देवतायाः कार्तिकेयस्य नियमः समयो यया । देवतासमयं च वक्षत्यप्रे 'यैतं प्रदेशं स्त्री प्रवेक्यति' इत्यादिना । स्त्रीजनपरिहरणीयं स्त्रीजनप्रवेशानहम् । काननोपान्ते अरण्यप्रान्ते वर्तते तच्छीला लता तस्या भावेन । काननप्रान्तवर्तिनी लता जातेत्यर्थः । सहजन्या—नास्ति विधेरलङ्वनीयं न तद्वियते यद्विधिन शक्तः विधिरेव सर्वत्र प्रभवतीत्यर्थः । चित्रलेखा—अतिबा-

१ कारणन्तरपरिअत्तिणा इ. पा. २ (सशोकम् ) इत्य. ३ जेण तारिसस्स अण्णारिसो एव परिणामो संवृत्तो । तदा तदो । इ. पा. ४ तदो सोवि तस्सि एव काणणे पिअदनं अण्णेसअन्ता उन्मत्तीभृतो इदो उन्वसी तदा उव्वसीति कदुअ अहोरात्र अदिवाहोदि । इ. पा.अस्मात्यरं-नमो विलोक्योति कचित्. १ अण्यदाआरो इ. पा. ६ नि तक्षेमि । इ. त्य.ए.ए.

सहजन्या—सिख न तादशा आकृतिविशेषाश्चिरं दुःखमागिनो भवन्ति । अवश्यं किमप्यनुप्रहृतिमित्तं भूयोपि समागमकारणं भविष्यति । तदेहि उदयोन्मुखस्य भगवतः सूर्यस्योपस्थानं कुर्वः । (सिह ण तारिसा आकिदिविमेसा चिरं दुक्खभाइणो होन्ति । अवस्तं किंपि अणुग्गहणिमित्तं भूओवि समाअमकारणं हविस्सिदि । तौ एहि उदअम्मुहस्स भअवदो सुज्जस्स उवट्टाणं करेह्य । )

( इति निष्कान्ते । )

#### ( प्रवेशकः )

( ततः प्रविशति उन्मैत्तवेषो राजा ।)

राजा---आः दुरात्मन् रक्षस्तिष्ठ तिष्ठ । क मे प्रियतमामा-दाय गच्छिति । हैन्त शैलिशिखराद्गगनमुत्पत्य बाणैमामिभिवर्षति । (विभाव्य ।)

नवजलधरः संनद्धोऽयं न दृप्तनिशाचरः सुरधनुरीदं दूराकृष्टं न नाम शरासनम् । अयमपि पदुर्घारासारो न बाणपरंपरा कनकनिकषस्त्रिग्धा विद्युत्प्रिया न ममोर्वशी ॥ १ ।।

हयति यापयति । निर्वृतानामप्युत्कण्टाकरिणा—अनुरूपमावो मेघदूते 'मेघालोके मवित सुखिनोप्यन्यथावृत्ति चेतः । 'इत्यादिः । सहजन्या—आकृतिविशेषाः विशिष्टाः पुरुषाः महात्मानः । अनुप्रहृनिमित्तमनुप्रहो निमित्तं यस्य
तत् । अत्रावश्यं समागमो भविष्यतीत्यादिनोवेशीप्राप्तेरवश्यंभावसूचनात
'नियताप्तिः 'नाम चतुर्थावस्था सूचिता । प्रवेशकः—प्रवेशककक्षणमुक्तम् ।
ततः प्रविशतिति—उन्मत्तवेष उन्मत्तस्य इव वेषो यस्य । अत्र नायकस्य
'उन्मादः 'नाम सप्तमाऽवस्था वर्ण्यते । राजा—आ इति कोषे । 'आस्तु
स्यात्कोषपीढयोः 'इत्यमरः । क मे प्रियतमामादायत्यादिना परामृष्टस्य थीजस्य नियताप्तिसमन्वयादवमशेसन्धः । तल्लक्षणं दशक्षके—'कोषेनावमृशेष्ठत्र
व्यसनाद्वा विलोभनात् । गर्भनिर्मित्रबीजार्थः सोवमर्शः । 'इति । शैलशिखरात्
प्रचुराः शिलाः सन्त्यत्र शैलः । ज्योत्स्नादित्वादण् । नवजल्यर इति—अयं
पुरस्ताद् दश्यमानो नवजक्षररो नृतनमेत्र एव । संनद्धः कवचधारी इन्तुमुयुक्तो वा द्योऽतिगर्वितो निशाचरो न । एवमप्रेषि विशेषदर्शनेन पूर्वसंजात-

१अणुग्गहणिमिदी...समाअमी इ.पा. २ ( प्राचीमवलीक्य ) इ. त्य. ए. पु. ३ आकाशबद्धलक्ष्यः सोन्मादः इ.पा. ४ ( विलोक्य ) इन्त. ५ ( लोडं गृहीत्वा इन्तुं थादन् विभाव्य सकरुणस् । ) कथम्.

( विचिन्तैय । ) क नु खुलु रम्भोरूगेता स्यात् । तिष्ठत्कोपवशात्त्रभाविपहिता दीर्घ न सा कुप्यति स्वर्गायात्पतिता भवेन्मयि पुनर्भावार्द्रमस्या मनः। तां हुर्त विबुधद्विषापि न च मे शक्ताः पुरावर्तिनीं सा चात्यन्तमदर्शनं नयनयोर्यातेति कोयं विधिः॥२॥ ( दिशोवलोक्य । सनिःश्वासम् ) अये परावृत्तभागधेयानां दुःखं दुःखा-

नुबन्धि | कुतः

न्नमविषयनिषेघो नन्नो गम्यमानभवनिकयान्वयाद्द्रष्टव्यः । यदिदं दश्यते तत्सु-रधनुरिन्द्रधनुः न नाम दूराकृष्टं दूरमत्यन्तमाकृष्टं शरासनम् । 'नाम' इति वितर्के । अयमपि पुरोवर्ती पर्दस्तीत्रो धारासारो वर्षप्रसर एव । 'धारासंपात आसारः ' इत्यमरः । बाणपरम्परा शरवर्षा न । इयमपि च पुरोवर्तिनी कनक-निकषिक्षाच्या कनकस्य निकषः कषणरेखा तद्वत्म्मिग्धा रुचिरा। दीप्तिमती-त्यर्थः । विद्युत्ति इदेव । मम प्रियोर्वशी न भवतीति शेषः । अत्राविमृष्टविधे-यांशत्वं न दोषो नवोर्थस्याभावस्य प्राधान्यात् । एतदेव स्फुटीकर्तुमुदाज-हारेमं श्लोकं काव्यप्रकाशकृद्दोषप्रकरणे । हरिणवित्तम् । तह्रक्षणम्-' नसम-रसला गः षड्वेदैईयैईरिणी मता। 'रम्भोरूः रम्भे कदलीस्तम्भाविव मां सलौ वृत्तो चेत्यर्थः ऊरू यस्याः सा । ' ऊरूत्तरपदादौपम्ये ' इत्यूङ्प्रत्ययः 🔒 तिष्रेदिति-सा उर्वशी कोपवशात्कोपाविष्टा सती प्रभाविष्टिता प्रभावेण अन्तर्धानविद्याशक्त्या पिहितान्तर्हितात्रैव तिष्ठेत् । इति वितर्कः । त्तरम् । नैवं यस्मात् सा दीर्घं चिरकालं न कुप्यति । एवमग्रेपि योज्यम् । स्वर्गाय स्वर्गे गन्तुम् । ' तुमर्थाच भाववचनात् ' इति चतुर्थी । उत्पतिता भवेत् । अस्या मनः पुनर्मिय भावार्द्र भावेन स्नेहेनार्द्रे सरसम् । तेनैतदिप न । दानवैर-पहृता स्यादित्येतदप्यसंभाव्यम् । यतो मे मम पुरोवर्तिनी तां प्रियां हर्तुं विबुध-द्विषोऽसुरा अपि न च शक्ताः समर्थाः । सा च एवं सत्यपि नयनयोरत्यन्तम-गोचरं यातेति कोऽयं विधिः प्रकारो दैवं वा । अत्र दीर्घामित्यायुत्तरवाक्यार्थाव-गमेनेव पूर्वस्य बाध्यत्वावगमान्न्यूनपदत्वं न दोषो न वा गुणः । उदाहृतक्षायं श्लोक एतदुदाहरणत्वेन काव्यप्रकाशकृता । परावृत्तभागधेयानां प्रतिकृ**ल्दैवा**-नाम् । दुःखं दुःखानुबन्धि दुःखमनुबधातीत्येवंशीलम् । आपदापदनुबन्धिनी ।

१ विचिन्त्य सकरुणम् २ सध्योयं हरिभिः स्मितं हिमरूचा नेत्रे कुरङ्गीगणैः कान्तिश्रम्यकः कुड़मलैः कलरतो हा हा हतः कोकिलै: । मातक्केनगमनं कथं कथमहो इंसेविभज्याधना कान्तारे सक्कैविनाश्य पञ्जबकीनासि किं मानिनि ॥ चन्द्रश्रण्डकरायते मृदुगतिर्वातोपि वज्रायंते माल्यं सूचिकलायते मलयजालेपः स्फुलिङ्कायते । रात्रिः कल्पशतायते विधिवशा-त्माणीपि भारायते हा इन्त प्रमदावियोगसमयः संहारकालायते ॥ इत्यधिकमेकस्मि-न्युस्तके पदाद्वयम् ।

अयमेकपदे तया वियोगः प्रियया चोपनतः सुदुःसहो मे । नववारिधरोदयादहोभिभीवितव्यं च निरातंपां सूरम्यैः॥ ३ ॥ ( विहस्य । ) मुधैव खलु मया मनसः परितापवृद्धिरुपेक्ष्यते । यथा मुनयोपि व्याहरन्ति राजा कालस्य कारणमिति । तत्किमहं जलदस-मयं न प्रत्यादिशामि । अर्थे वा पावृषेण्यैरेव लिङ्गिर्मम राजोपचारः संप्रति । कथमिव ।

विद्युष्टेखाकनकरुचिरं श्रीवितानं ममाभ्रं व्याधूयन्ते निचुलतरुभिर्मञ्जरीचामराणि । धर्मच्छेदात्पदुतरगिरो बन्दिनो नीलकण्ठा धारासारोपनयनपरा नैगमाः सानुमन्तः ॥ ४ ॥ भवतु । किमेवं परिच्छदश्काघया । यावदस्मिन्कानने तां प्रियाम-

**अयमिति**—अयं तया मम प्रियया सुदुःसहः सुतरां दुःसहेा वियोग एकपेदे तुल्यकालमुपनतः प्राप्तः। 'तरसमैकपदे तुल्ये सद्यः सपदि च स्पृतम्'। इति नववारिधरोदयानृतनमेघादयादहोभिर्दिवसैर्निरातपर्द्धिरम्यैर्निर्गता आतपस्य ऋद्धिः समृद्धिर्थेषां तैस्तथोक्तैर्भवितव्यं भाव्यं च । उभयोस्तुत्यकाल-मुपस्थितिर्जातेत्यहो मम दैवविपर्यास इत्यर्थः । राजा कालस्य कारणम् । अत्र महाभारतम्–' कालो वा कारणं राज्ञो राजा वा कालकारणम् । इति ते संशयो मा भूद्राजा कालस्य कारणम् '।। इति । किं न प्रत्यादिशामि निराकरोमि । ' प्रत्यादेशो निराकृतिः '। इत्यमरः । अयं भावः-राजा हि कालस्य कारणम् । अतो ममादेशादेवायं जलदसमयः प्रवृत्तः । अत एवास्य प्रत्यादेशोपि मया सुकरः । प्रावृषेण्यैः प्रावृषि भवैः प्रावृट्कालसम्बन्धिभिः । 'प्रावृष एण्यः' इत्येण्य-प्रत्ययः । लिङ्गेश्विहैः । उपचारः राजपरिच्छदः । **चिद्युदिति**–विद्युक्लेखा एव रेखाकनकं तेन रुचिरं शोभमानमभ्रं मेघ एव मम श्रीवितानं श्रीमदुह्लोचः । नि-चुलतरुभिः हिज्जलाख्यैर्द्धमविशेषैः । 'निचुला हिज्जलाम्युजः' । इत्यमरः । मझरी-चामराणि मञ्जरीरूपाणि चामराणि व्याधूयन्ते । घर्मच्छेदादुष्णकालनाशात् । प्रावृ-ट्समयप्रवृत्त्येति शेषः । पटुतरिगरस्तीक्ष्णतरकेकाः । 'पटुस्तीक्ष्णे स्फुटे दक्षे निष्टुरे निर्देयेपि च ।' इति खः । नीलकण्ठा मयूरा एव बन्दिनः स्तुतिपाठकाः । धारासा-रोपनयनपराः धारासारस्य धारावर्षस्य पक्षे धारारूपं सारं धनं तस्योपनयनं तत्पराः सानुमन्तः पर्वता एव नैगमा वणिजः। 'आसारस्तु प्रसरणे धारावृष्टौ सहृद्वले '। इति 'नैगम: क्षुरवेदान्तवाणिग्वाणिज्यनागरे । ' इति च विश्वलोचनः । 'सारो बले स्थि-रांशे च मज्जि पुंसि जले धने । 'इति मेदिनी। 'धाराहारीपनयनपराः' इत्यपि पाठः।

१ निरातपत्व. २ अथ वा न पत्यादिशामि जलदसमयम्.

न्वेषयामि । (विलोक्ये । ) हन्त व्यवसितस्य मे मंदीपनमिव संवृ-त्तम् । कृतः

आरक्तराजिभिरियं कुसुमैर्नवकन्दली सलिलगर्भैः। कोपादन्तर्बाज्ये स्मरयाति मां लोचने तस्याः॥५॥ इतो गतेति कथं नु तत्रभवती मया सुचयितव्या।

> पद्भयाः स्पृशेद्वसुमतीं यदि सा सुगात्री मेघाभिवृष्टासकतासु वनस्थलीषु । पश्चान्नता गुरुनितम्बतया ततास्या दृश्येत चारुपद्पद्भिरलक्तकाङ्का ॥ ६ ॥

( परिक्रम्यावलोक्य च सहर्षम् । ) उपलब्धमुपलक्षणं येन तस्याः को-पनाया मार्गोऽनुमीयते ।

हृतेष्ठरागैर्नयनोद्विन्दुभिर्निमग्ननाभेर्निपतिद्धरक्कितम् । च्युतं रुषा भिन्नगतरसंदायं शुकादरदयामिषदं स्तनांशुकम् ॥७॥

मन्दाकान्ता छन्दः । परिच्छद उपकरणसामग्री । व्यवसितस्य व्यवसायस्य । संदी-पनं प्रोत्साहनम् । आगक्तंति-इयं नवकन्दली अचिरात्पन्ना कन्दली मुकदली 'द्रोणपर्णा स्निग्धकन्दा कन्दली भूकदल्यपि।' इति शब्दार्णवः । आरक्तर जिभिरा-रक्ता राजयो रेखा येपां तैः । सलिलगर्भैः सलिलं जलं गर्भे अन्तर्येषां तैः । क्रसुमैः कोपादन्तर्वाप्ये । कोपादित्यनेन तयो रक्तत्वमपि ध्वनितम् । तस्या लोचने मां स्मर-यति । सोत्कष्ठापूर्वकं स्मरणं कारयतीत्यर्थः । पद्भग्रामिति-यदि या सुगात्री शोभनाङ्गी पद्भयां वसुमतीं स्पृशत्तती मेघाभिनृष्टसिकतासु मेपैरभिनृष्टाः कृत-वर्षाः सिकता वालुका यासु तासु वनस्थलीपु वनभूमिषु अस्या नितम्बतया पृथुकटीपश्चाद्धागभारादित्यर्थः । 'पश्चान्नितम्बः स्र्वाकट्याः इत्यमरः । पश्चान्नता निम्ना । निम्नत्वं च सापेक्षमित्यग्रभागापेक्षया निम्नत्वं ज्ञेयम् । अलक्तकाङ्का अलक्तकोऽङ्को यस्यास्तादशी लाक्षारागचिह्ना । चारुपद-पंक्किश्वारः सुन्दरा पदपिक्कः पदिचहसंतितिर्दश्येत । 'पदं शब्दे च वाक्ये च पदतचिह्नयोरि । ' इति विश्वः । वसन्ततिलकावृत्तम् । अनुरूपवर्णनं शाकुन्तले 'अभ्यन्नता पुरस्तादवगाढा जघनगौरवात्पश्चात् । ' इति । हृताष्ट्रर गैरिति-इदं पुरे।वर्ति असंशयं ध्रुवं निमप्ननाभेर्गभीरनाभे रुषा कोपाद्धित्रगंतर्विसंष्ठळचर-णसंचारायास्तस्याः निपतद्भिरत एव हृतोष्ठरागेर्हृत ओष्ठरागोधराराणिमा यैस्तस्त-थोक्तेर्नथनोदाबिन्दु।भरश्रुजललबैराङ्कतं चिह्नितं च्युतं शुकोदरस्यामं स्तनांशुकं

१ परिक्रम्यावलेक्य च।

( विभाव्य । ) कथं सेन्द्रगोपं नवशाद्वलमिदम् । कुतो नु खलु निर्जने वने प्रियाप्रवृत्तिरवगमयितव्याँ ( ह्या ) अये आसारोच्छ-सतिशैलेयस्थलीपाषाणमारूढः

आलोकयति पयोदान्प्रचलपुरोवातताडितशिखण्डः । केकागर्भेण शिखी दूरोस्नमितेन कण्ठेन ॥ ८ ॥ यावदेनं पृच्छामि । ( उपेत्य । )

नीलकण्ठ ममोत्कण्ठा वनेस्मिन्यानेता त्वया । दीर्घापाङ्गा सितापाङ्ग दृष्टा दृष्टिक्षमा भवेत् ॥ ९ ॥

कथमदस्त्रैव प्रतिवचनं नर्तितुं प्रवृत्तः । किं नु खलु हर्षकारण-मस्य । ( विचिन्त्य । ) भवतु । विदितमेर्तत् ।

कुचिपधानवस्त्रं भवतीति शेषः । भिन्नगतेभिन्नगतिहेतुत्वादिति तत्पुरुषो वा । से-न्द्रगोपिमन्द्रगोपसिह्तं । इन्द्रगोपो नाम वार्षिको छोहितः कीटविशेषः। शा लं नवतृणप्रचुरा भूमिः । 'शाद्वलं शादहरिते' इत्यमरः । प्रतृत्तिर्वार्ता 'वार्ता प्रतृ-त्तिर्वृत्तान्त उदन्त स्यात्' इत्यमरः । अवगमयितव्या ज्ञातव्या । आसारेण धारा-सम्पातेनोच्छासिता बाष्पोद्गमनादुच्छासं कारितेव या शैलेयस्थली पर्वतस्थली तस्याः पाषाणम् । आलोकयतीति-प्रबलपुरोवातताडिताशिखण्डः प्रबलेन पुरोवहता वातेन ताडितः शिखण्डो बर्हः यस्य । ताडित इत्यत्र नर्तितेति पाटः । ' शिख-ण्डो बईचूडयोः ' इति हेमचन्द्रः । शिखी मयूरो दुरोन्नमितेन दूरमुछितेन केका-गर्भेण कण्ठेनोपलक्षतः पयोदान्मेघानालोकयति । निलकण्ठेति-हे सितापाङ्ग धवलनयनान्त । 'अपाङ्गो नयनस्यान्ते' इत्यजयः । नीलकण्ठ मयूर । अस्मिन्वने पीघीपाडुा आकर्णपूर्णदगन्ता उत्कण्ठा उन्नतः कष्ठो यस्याः सा कम्बुर्पावेत्यर्थः । मम वनिता प्रिया दृष्टा किमिति शेषः । दर्शने हेतुमाह । दृष्टिक्षमा दर्शनाही भवेत् । अत्र रङ्गनाथटीका यथा—नीलकण्ठेति—सितापाङ्ग धवलदगन्त नील-कण्ठ मयूर । अस्मिन्वने दीर्घापाङ्ग आकर्णपूर्णनयनान्ता दृष्टेक्षमा दृष्टी दन र्शने क्षमा यस्याः सा नेत्रव्यापारेणैव यदीया क्षान्तिरुत्रीयत इति भावः। अथवा दृष्टिक्षमा दर्शनयोग्या । ' दिष्टिक्षमा' इत्यपि कचित्पाठः । तत्पक्षे दिष्टिं कालं क्षमते सा । जीवन्तीत्पर्थः । दृष्टा भवेदिति ममोत्कण्ठास्ति । इ-त्यस्ती अध्याहार्यो । मद्वियोगेन प्रायस्तस्या जीवनं न संभाव्यत एवेति भावः । ं दिष्टिर्मुदि परीमाणे दिष्टिः कालोपदिष्टयोः । दिष्टं भाग्येऽथ दृष्टिः स्यान्नेत्रद-

१ भवतु । आदास्ये नावत् । (पश्किम्य विभान्य च सास्त्रम्),२ प्रियापवृत्तिमागमयेयम् । ॰ तिरागमयितव्या । इ. पा. ३ अयमासारोच्छलिनशैलनटस्थली०. ४ आ ज्ञातम् । इ.पा. मृदुपवनविभिन्नो मित्रयाया विनाशादनरुचिरकलापो निःसपत्नोस्यं जातः ।
रितिविगलितवन्धे केशहस्ते सुकेश्याः
सित कुसुमसनाथे किं करोत्येष वहीं ॥ १० ॥

भवतु । परन्यसनिर्वृतं न खल्वेनं पृच्छामि । ( परिकम्य । ) इयमातपान्तसंधुक्षितमदा जम्बूविटपमध्यास्ते परभृता । विहंगमेषु पण्डिता जातिरेषा । यावदेनामभ्यर्थये । भवति ।

त्वां कामिनो मद्दनदूतिमुदाहरन्ति
मानावभङ्गनिपुणं त्वममोघमस्त्रम् ।
तामानय प्रियतमां मम वा समीपं
मां वा नयाशु कलभाषिणि यत्र कान्ता ॥ ११ ॥

र्शनबुद्धिषु ॥' इति विश्वलोचनः ॥ मृद्धिति-अस्य मृदुपवनविभिन्नो मृदुप-वनेन मन्दानिलेन विभिन्नो विकसितो घनहिचरकलापो घनवन्मेघवद्गविरः सुन्दरश्चासौ कलापश्च । घनोत्र विगृद्धिशिष्टो प्राह्मः कलापस्य चन्द्रकवस्वात् । यद्वा घनो निबिडश्रासौ कलापः पिच्छभारः । ' कलापः संहते बहैं का-ञ्च्यादौ तृणवृन्दयोः ' इति विश्वलाचनः । मारिप्रयाया विनाशानिरोधानात् । ' नाशः क्षये तिरोधाने' इत्यमरः । निःसपत्नः सदशस्याभावातप्रतिस्पर्धिरहितो जातः । सुकेस्याश्वारकेस्या उर्वस्या रतिविगालेतवन्धे रतौ विगलितः शि-थिलो बन्धो यस्य तथाभृते । विस्तीर्णकलापसाम्यार्थमिदम् । कुसुमसनाथे कुसुमैर्युक्ते । अनेन चन्द्रकसाम्यम् । केशहस्ते केशकलापे । ' पाशः पक्षश्र ह-स्तश्च कलापार्थाः कचात्परे ।' इत्यमरः । सति एष वहीं मयूरः किं करोति । हतगर्व एव तिष्टेदित्यर्थः । किं करोत्यत्र 'कं हरेत् ' इति काव्यप्रकाशे पाठः । कं हरेत् कमनुरा येदिति तस्यार्थः । अत्र विनाशशब्दस्यामङ्गलव्याक्षकत्वादः श्री-लदोषदुष्टत्वेनोदाहृतोयं श्लोकः काव्यप्रकाशकृता । अत्र रङ्गनाथव्याख्या यथा-<sup>'</sup> अत्र च विनाशब्दोऽमङ्गलव्यञ्जकत्वादर्श्वाल इति प्रकाशकुदप्रकाशय**दि**दं पद्यं पददोषेषु । तत्र पूर्वश्रोके दिष्टिक्षमेत्यत्र जीवितसंदेहस्योक्तत्वात्कथमद-प्रतिवचनमित्यत्र प्रतिवचनाप्रदानपुरःसरं नर्तनारम्भाजीवितसंदेहस्य तावदवस्थानादेतस्मिन्नेव च पद्ये ' निःसपत्नोऽस्य जातः ' इति सिद्ध-वदुक्तत्वाद्राज्ञश्चोन्माँदाँतिशयरूपप्रकृष्टतरकारणवशाद्विप्रलम्भपोषकृदेवैतत्पद्यमिति कश्चित्तदुक्तदोषलेशावकाश इति प्रतिभाति ।। परव्यसननिर्वृतं परव्य-सनेन परस्यापदा निर्वतं सुखितम् । अतापान्तेनोष्णसमयात्ययेन संधुक्षित उद्दीपितो मदो यस्याः सा । त्वामिति-कामिनः कामुकास्त्वां मदनदृतिमुदा-

१ अद्य. इ. पा.

किमाह भवती । कथं त्वामेवमनुरक्तं विहाय गतेर्ति । शृणो-तु भवती ।

कुपिता न तु कोपकारणं सक्वदप्यात्मगतं स्मराम्यहम् । प्रभुता रमणेषु योषितां न हि भावस्खित्तान्यपेक्षते॥१२॥ कथं कथाच्छेदकारिणी स्वकार्य एव सक्ता ।

महद्यि परदुःखं शीतलं सम्यगाहुः प्रणयमगणयित्वा यन्ममापद्गतस्य । अधरमिव मदान्धा पातुमषा प्रवृत्ता फलमभिमुखपाकं राजजम्बूद्गमस्य ॥ १३ ॥ एवंगतेपि प्रियेत्र मे मञ्जुस्त्रनेति न कोपोर्स्याम् | इतो वयम्—

हरन्ति । स्मरस्येयं दूतीति वर्णयन्तीत्यर्थः । दूतीशब्दो ऱ्हस्वेकारान्तोप्यस्ति । तथा च 'दूत्यां दृतिरपि स्मृता ' इतिशब्दभेदप्रकाशे । इति 'इति तेन दूतिवि-दितं निषेदुषा-' इत्यत्र रघुवंशटीकायां हेमचन्द्रः । " डाबन्तस्यापि दूतीश-व्दस्य छन्दोभङ्गभयाद्रस्यः । 'अपि मापं मषं कुर्याच्छन्दोभङ्गा त्यजेद्रिरम् ।' इति केचित्। 'उणादयो बहुलम् ' इति बहुलग्रहणाद्रस्व इति वहःभः। " इति 'रितिदूतिपदेषु कोकिलाम्' इत्यत्र कुमारसंभवटीकाया मिल्लिनाथः । त्वं माना-वभक्के निपुणं स्त्रीणां रोषनिरासदक्षामित्यर्थः । 'स्त्रीणामीर्घ्याकृतः कोषो मानो-न्यासिङ्गिनि प्रिये ' इति मानलक्षणम् । अमोघं सदैव कार्यसाघकमस्त्रम् । तथा च वर्णनं रघुत्रंशे 'त्यजत मानमलं बत विग्रहै:-' इत्यादि । कुमारसंभवेपि 'चूता-इरास्वादकषायकण्डः पुंस्कोकिलो यन्मधुरं चुकूज । मनस्विनीमानविघातदक्षं त-देव जातं वचनं स्मरस्य ॥' इति । अतो हेतोः हे कलभाषिणि तां वा प्रिय-तमां मम समीपमाशु आनय । मां वा यत्र कान्ता तत्राशु नय । कुापितोति--सा मम त्रिया कुपिता रुष्टा । अहं तु सकृदप्येकवारमप्यात्मगतं मत्सम्बन्धि कोपकारणं न स्मरामि । ममापराधमन्तरेणैव कुपितेति भावः। कथमसत्येव कोषकारणे कुपितेति चेच्छृणु । रमणेषु प्रियेषु योषितां प्रभुता स्वामित्वं भा-वस्खिलतानि भावस्य प्रणयस्य स्खिलतानि चलनानि नापेक्षते न काङ्कृति। दूरारूढप्रणयानां कामिनीनां कोपो न प्रीत्यतिक्रमसापेक्षः स्खलनशङ्कापि तासां कोपं जनियतुमलमिति भावः । कथाच्छेदकारिणी प्रतिवचनमदत्त्वैवेत्यर्थः । महिदिति-परदुःखं महद् दुःसहमिप शीतलमन्येषां व्यथाऽजनकमिति यदाहुः। लौकिका इति शेषः । तत्सम्यग्यथार्थम् । यद्यस्मादापद्गतस्य मम प्रणयं प्रार्थ-नामगणयित्वाऽनादृत्य मदान्धा मदोपहतविवेकशक्तिरेषा परभृता राजजम्बूद् -मस्य तत्संज्ञकत्रक्षस्याभिमुखपाकमभिमुख आसन्नः पाको यस्य तत्फलमधरमिव

<sup>?</sup> अस्मात्परं-सुखमास्तां भवती । साधयामस्तावत् ।

( परिकामितकेन । कर्ण दत्त्वा । ) अये दक्षिणेन प्रियाचरणनिक्षेपशंसी नृपुरस्वः । यावद्त्र गच्छामि । ( परिकम्य ) अहो धिग् धिक् । मेघश्यामा दिशो दृष्ट्वा मानसोत्सुकचंतसामें ।

क्रजितं राजहंसानां नेदं नूपुरशिक्षितम् ॥ १४ ॥

भवतु । यावदेते मानसोत्सुकाः पतित्रणः सरसो नोत्पतिन्ति तावदे-तेभ्यः प्रियाप्रवृत्तरवगमयितन्या । ( उपेत्य । ) भो भो जैलविहंगमराज

> पश्चात्सरः प्रतिगमिष्यसि मानसं तैत् पार्थयमुत्सृज बिसं महणाय भूयः । मां तावदुद्धर शुचो दियताप्रवृत्त्या स्वाथात्सतां गुरुतरा प्रणयिकियेव ॥ १५ ॥

यैथोन्सुो विद्योक्तराति मानसोत्सुकेन मया न स्रक्षितेत्येवं वचनमाह ।

#### यदि हंस गता न ते नतभ्रः सरसो रोधसि दुर्शनं प्रिया मे ।

पातुं प्रश्नता । 'राजजम्बूर्महाफला' इति त्रिकाण्डी । मालिनीछन्दः । मेघइयामा **इति**–िद्शो मेघः स्थामा दृष्टा मानसोत्सुकचेतसां मानसे तदाख्यसरसि । उ-त्सुकमुत्काण्ठतं चता येपा तेषा राजहंसानां कूजितं विस्तमिदम् । न नूपुर-शिक्षितं नूपुरस्वः । 'राजहंसास्तु ते चञ्चुचरंगेळोहितैः सिताः ।' इत्यमरः । ष-तात्रिणः । पक्षिणः । पश्चादिति-मानसं सरः प्रांत पश्चाद्रमिग्यासे । तत्त्वया यहीतं पाथयं पाथ साधु पाथ भोज्यम् । 'पथ्यतिथिवसतिस्वपतेर्दज्' इति ढञ प्रत्ययः । विसं मृणालं भूयोग्रहणाय पुनर्प्रहणाय उत्सज । गृहीतं विसं त्यक्तवा ममोत्तरं दत्वा पुनरिप विसं ब्रहीतुमहंसीत्वर्थः । मानसोत्का राजहंसा हि मृणा-लसूत्राणि पाथेयं गृहीत्वा मानसं गच्छन्तीति कवयो वर्णयन्ति । तथा च मेघ-दूते वर्णनम्-मानसोत्काः । आ कैलासाद्विसिकसलयच्छेदपाथेयवन्तः संपत्स्यन्ते नर्भासे भवतो राजहंसाः सहायाः ॥ इति । किं तर्हि मया प्रथमं कर्तव्यमि-त्यपेक्षायामाह् तावतप्रथमं द्यिताप्रवृत्त्या मत्प्रियोदन्तकथनेन मां शुचः शोका-दुद्धर । कुत एतन्मया कर्तेन्यभित्याह-सतां सज्जनानां स्वार्थात्स्वकार्यात प्रणयि-किया प्रणयिनामर्थिनां किया कार्यनिर्वाह एव गुरुतरा महत्तरा । अर्थान्तर-न्यासः । अनुरूपभावः कुमारसंभवे-'क्षुद्रेषि नूनं शरणं प्रपन्ने ममत्वमुचै:-शिरसां सतीव।' इति । यथा उन्मुखो विलोकयति तथा मानसोत्कण्ठितेन मया न तब प्रिया लक्षिता इति वचनमाहेति तर्कयामीति शेषः यदीति-हे हंस यदि सा मे नतश्रृः नते कुटिले भ्रुतौ यस्याः सा । ' अरालं वृजिनं जिह्ना-

१ दक्षिणेन वनधाराम् । २ चंतसा । कृजितं राजहंसैन । इ. पा. ३ हंसदर जल. इ.पा. ४ त्वम् । इ. पा. ५ पथो ०.

### मदखेळ उदं कथं ज तस्याः सकलं चोर गतं त्वया गृहीतम् ॥ १६ ॥

अंतश्च

हंस प्रयच्छ मे कान्तां गतिरस्यास्त्वया हता । विभावितकदेशेन देयं यदिभियुज्यते ॥ १७ ॥ (विहस्य ।) एष चोरानुशासी रानेति भयादुत्पतिर्तः (परिकम्य ।)

अयमिदानीं प्रियासहायश्चकवाकस्तावदेनं पृच्छामि ।

रथाङ्गनामन् वियुतो रथाङ्गश्रोणिविम्बया । अयं त्वां प्टच्छति रथी मनोरथशतैर्वृतः ॥ १८ ॥

कथं कः क इत्याह | मा तावत् | न खलु त्रिदितोहमस्य ।

सूर्याचन्द्रमसी यस्य मातामहिपतामही । स्वयं वृतः पतिर्द्वाभ्यामुर्वस्या च भुवा च यः ॥ १९ ॥

मूर्मिमत्कुश्चितं नतम् । आविद्धं कुटिलं भुप्तम् ' इत्यमरः ॥ । ' नतं ....... कुटिलनम्रयोः ' इति मेदिनी । प्रिया सरसो रोधिस तीरे । 'कूलं रोधश्व तीरं च ' इत्यमरः । तं दर्शनं न गता तर्हि हे चोर तस्या मदखेलपदं मदेन खेलानि सलीलानि । सुभगानीति यावत् । पदानि यस्मिस्तत् । गतं गमनं । 'नपुंसके भावे क्तः ' इति क्तः । त्वया कथं गृहीतम् । गमनप्रकारः शिक्षित इत्यर्थः । अत्र तर्जनस्योक्तत्वात् ' द्युतिः ' नाम सन्ध्यङ्गमुक्तम् भत्रतीति काटयवेमः । हंसेति-हे हंस मे कान्तां प्रयच्छ प्रत्यर्पय। यते। उत्या गतिस्वया हताऽ-पहता । गतिमात्रापहरणे सकला कान्ता प्रत्यर्पायतन्यति कोयं न्याय इत्या-काङ्मायां धर्भशास्त्रसंमातिमर्थत उपन्यस्यति । विभावितैकदेशेन विभावितोऽनेन गृहीत इति निर्णीय स्थापितो दृष्टो वा एकदेशश्चोरितद्रव्यांशो यस्य तादशेन चोरेण यदभियुज्यते चोरितत्वेन निर्दिर्यते तद्देयं स्वामिने पुनदीतव्यम् । यदाह याज्ञ ग्ल्क्यः-' निन्हुतेऽभिहितं नैकमेकदेशविभावितः । दाप्यः सर्वे नृषे-णार्थे न प्राह्मस्त्वनिवेदितः ॥ ' इति । चोरानुशासी चोराननुशास्ति दण्डयतीति । **रथाङ्गेति**−हे रथाङ्गनामन् चक्रवाक रथाङ्गश्रोणिबिम्बया रथाङ्गं चक्रं तद्वत्पृथु कृतं च श्रोणिबिम्बं श्रोणिमण्डलं यस्याः सा तथोक्ता तया प्रियया वियुक्तो विर-हितोऽयं रथी स्यन्दनवान् राजेत्यर्थः । मनोरथशतैरभिलाषशतैर्वतो युक्तः सन् । त्वां प्रच्छिति । अतो झटिति त्वयोत्तरं दातव्यमिति भावः । कथं कः क इत्याह भत्र काटयवेम:-" अर्क इति चक्रवाकरुतानुकरणम् । एतदस्य स्वाभाविकमि-त्यज्ञात्वा 'त्वं कः कः ' इत्येष मामधिक्षिपतीत्याशङ्कते । " इति । सूर्याचन्द्र-मसाविति-मातामद्दिपतामहौ-' कृतयुगादौ सूर्यनप्ता मनोः पुत्रः सुयुम्नापर-

१ इति अञ्जिले बध्वा । इत्य० २ अतः परं यावदन्यमवकाशमवर्गाहिष्ये इत्य०. ३ समं वृतः पतिस्ताभ्यामुर्वश्या च भुवा च यः । इ. पा.

कथं तूष्णीं स्थितः । भवतु । उपालप्स्ये तावदेनम् ।

सरासे निलनीपत्रणापि त्वमावृतिविग्रहां
ननु सहचरीं दूरे मत्वा विरोधि समुत्सुकः।
इति च भवता जायास्त्रेहात्पृथक्षितभाकता
माये च विधुरे भावः कान्ताप्रवृत्तिपराङ्मुखः॥२०॥
सर्वथा मदीयानां भागधेयानां विपयीयेण प्रभावप्रकार्शः। यावदन्यमत्रकाशमवगाहे । ( पदान्तरे स्थित्वा । ) भवतु न तावद्गच्छामि ।

इदं रुणद्धि मां पद्ममन्तःक्कैजितषद्भपदम् । मया दृष्टाधरं तस्याः ससीत्कारमिवाननम् ॥ २१ ॥ भवर्तु । अस्मिन्नेव कमलाध्योसिनि मधुकरे प्रणयित्वं करिष्ये इतो गतस्यानुदायो मा भदिति ।

नामा इलो नाम राजा मृगयासङ्गाद्धरिनवारितमुमावनमेकाकी प्रविष्टमात्रः स्त्री बमूव । तामेकाकिनीं मुन्दरीं हृष्ट्रा बुधः कामातुरः सन्नाश्रमं नीत्वा तस्यां पुरुष्ट्रियं पुत्रमजीजनदिति भविष्योत्तरपुराणकथाप्रणा । 'इति रङ्गनाथः । श्रोक्ष्यंः स्पष्टः । उपालमे अधिक्षिपामि । सरसीति—सरिस सरोवरे निलनीपन्त्रेणापि कमालेनीदलेनापि आच्छादितविग्रहामात्रतरारीराम् । 'विग्रहो युधि विस्तारे प्रविभागदारीरयोः । 'इति हैमः । केवलं कमलिनीपन्नेण त्वत्तो व्यविस्तारे प्रविभागदारीरयोः । 'इति हैमः । केवलं कमलिनीपन्नेण त्वत्तो व्यविस्तारे प्रविभागदारीरयोः । सहचरी चक्रवाकी त्वित्रयां दूरे विप्रकक्तप्रस्थां मत्वा समुत्युक उत्किण्ठितः सन् विरोपि ननु आक्रन्दिस खलु । जायास्नेहाद्धा-र्यानुरागाद्भवत इति च इत्यंक्ष्या पृथक्स्थितिभीकृता पृथगवस्थानकातर्यम् । मिये च विधुरे परमार्थतः प्रियाविरहिते भवतो भावोऽभिन्नायः कान्तान्नवृत्तिपराङ्मुक्षो मित्रयावार्तोकथनविमुखः इत्यहो आश्चर्यम् । विपर्ययेण प्रातिक्कृत्येन प्रभावप्रकाद्यः सामर्थ्यप्रकाशनम् । इद्मिति—इद्मन्तःकृजितषट्पद्मन्तः कृजिताः शब्दायमानाः षट्पदा भ्रमरा यस्मिस्तत्पद्मं मां रुणद्धि अग्ने गमनान्निवारयति । मया दृष्टाऽधरो यस्य त्रहृष्ठाधरमत एव ससीत्कारं तस्या उर्वस्या आननमिवेत्युपमा । कमलाथ्यासिनि कमलमध्यास्तेऽसौ तस्मिन्।

१ उपालभे २ भाग्यविषयांसानां प्रभावः; भाग्यानां विषयांसः (विषयंयः), सर्वधा मदीयानां विषयंयेण प्रभवेद्यावदाकारः; सर्वधायं मदीयानां भागंधयानां प्रभावः, मदीयानां भाग्यविषयांसानां प्रभावोयम् । भवत्वन्यदेव काननमवगाहिष्ये । पदान्तरे स्थित्वा । इदानीमेवमवगच्छामि । इ० पाठान्तराणि । ३ कणित० । इ. पा. ४ भवतु सानुरायोहम-स्मिन्कमलसेविनि अभरे प्रणययित्वं करिष्यं इ. पा. ५ कमलसेविनि.

मधुकर मदिराक्ष्याः शंस तस्याः प्रवृत्ति— ( <sup>विभाव्य ।</sup> )

वरतनुरथवीसौ नैव दृष्टा त्वया मे । यदि सुरिभमवाप्स्यस्तन्मुखोद्धासगन्धं तव रितरभविष्यत्युण्डरीके किमस्मिन् ॥ २२ ॥ साधयामस्तावत् । ( परिकैम्यावलोक्य च । ) एष नीपस्कन्धनिषण्ण-

साधयामस्तावत् । (पारकम्यावलाक्यं च ।) एष नापस्कन्धानषण्ण-हस्तः कॅरिणीसहायो नागराजस्तिष्ठति । अस्मात् प्रियोदन्तमुपलप्स्ये । (विलोक्यं ।) ॲथवा न त्वरा कार्या ।

अयमचिरोद्गतपञ्चवमुपनीतं प्रियकरेणुहस्तेन । अभिरुषतु तावदासवसुरभिरसं सञ्जकीभङ्गम् ॥ २३ ॥

( क्षणमात्रं स्थित्वा । अवलोक्य । ) हन्त कृताह्निकः संवृत्तः । भवतु पृच्छामि ।

मदकल युवितिशशिकला गजयूथप यूथिकाशबलकेशी। स्थिरयौवना स्थिता ते दूरालोके सुखालोका ॥ २४ ॥

अनुशयः पश्चात्तापः । मधुकरे ति—हे मधुकर श्रमर मिद्राक्ष्या मत्तलोचनायास्तस्याः प्रवृत्तिं वार्ती शंस कथय । अथवा वरतनुश्रारुगात्री मे प्रिया ते त्वया
नैव दृष्टा । कुत इदं निश्चीयते इत्याह—सुरिम प्राणतर्पणं तन्मुखोच्छ्यासगन्धं
तन्मुखमारुतसौगन्ध्यमवाप्स्यो यदि आस्वादियध्यथाश्चेदिमस्त्वयाधिष्ठिते पुण्डरीके
तव रितः प्रीतिरमिविष्यित्कम् । नेवामिविष्यत् । तस्या असामान्यमुखोच्छ्यासः
गन्धलोळुपस्त्वं तां नानुगतोत्रैव तिष्ठसीति सा नैव त्वया दृष्टेति भावः । साधयामो
गच्छामः । नीपस्कन्धितपण्णह्स्तः नीपः कदम्बस्तस्य स्कन्धे शाखायां निषण्णो
निहितो हस्तः शुण्डा यस्य । 'हस्तः करे करिकरे ' इति मिदिनी । अयामिति—
अयं नागराजः प्रियकरेणुह्स्तेन प्रियकरिणीकरेणोपनीतं प्रापितम् । अचिरोद्रतएह्हवमिचरोद्रतो नृतनोत्पन्नः पह्नवो यस्य तादशम् । आसवसुरिभरसमासवो मधु
तस्येव सुरिभर्मधुरो रसो यस्य तम् । सहकीभङ्गं सह्नक्याः सह्नकी हस्तिप्रियो वृक्षविशेषस्तस्या भज्यत इति भङ्गो भन्ना शाखा तं तावदादौ अभिल्षतु आकाह्नतु ।
आस्वादयतु इत्यर्थः । 'अभिलेद्ध ' इति पाठः । स तु स्पष्टार्थः । कृताह्निकः
कृताहारः । अहि निर्वर्त्यते आह्निकं दिनकृत्यम् । अत्र भोजनम् । मद्कल्लेति—
हे गजयूथप यूथनाथ मदकलयुविराशिकला मदेन कला अव्यक्तमधुरमालपन्त्यो

१ अथवा ते...पिया मे. २ परिक्रामितकेन. ३ करिणीसहायो नागाधिराजी नी स्कंधनिषणाः । ४ प्रियासहायः इ.पा.।५ भवतु. ६ अस्मात्परं न तावद्यमुणसर्पणक तः. अअभिलष्तु तावदास्यासवसुर्गम सहकीकुसुमम इ. पा. ८ कलभकरोहः इ. पा.

( आकर्ण्य सहर्षम् । ) अनेन स्निग्धंमन्द्रेण गर्जितेन प्रियोपलम्भशंसिना समाश्वासितोस्मि । साधर्म्याच त्वाये मे भूयसी प्रीतिः ।

मामाहुः पृथिवीभृतामधिपतिं नागाधिराजो भवा-नव्युच्छिन्नपृथुपवृत्ति भवतो दानं ममाप्यर्थिषु । स्त्रीरत्नेषु ममोर्वशी प्रियतमा यूथे तवेयं वशा सर्व मामनु ते प्रियाविरहजां त्वं तु व्यथां मानुभूः ॥२५॥ मुखमास्तां भवान् । साधयामस्तावत् । ( परिकम्य पार्श्वतो दृष्टिं दत्वा ।) अये सुरिंभकन्दरो नाम विशेषरमणीयः सानुमानान्नोक्यते । प्रिय-श्रायमप्सरसाम् । अपि नाम सुतनुरस्योपत्यकायामुपन्नभ्येत ।

रम्या वा युवतयस्तासु शशिकला । शशिकलेत्यनेन नक्षत्रस्थानीयासु युवतिषु शशि-स्थानीयाया उर्वश्याः श्रेष्टत्वं कलेत्यनेन कलङ्कराहित्यं च ध्वनितम् । मदकल इति पृथग्योगो वा । तेन हे मदकल मदेन कल मदोत्कट इति गजयूथपशब्दस्य विशेष-णम् । यूथिकाशबलकेशी यूथिकापुष्पै : शबलाश्चित्राः केशा यस्याः सा । ' चित्रं किर्मीरकल्माषशबलैताश्च कर्चुरे । ' इत्यमरः । मुखालोका रम्यदर्शना स्थिरयौवना । स्थिरयावनत्वं तु दिव्यत्वादवसेयम् । मम प्रियेति शेषः । ते दूरालोके स्थिता किं त्वया दूरते। द्रष्टा किम् । अनुप्रासालंकारः । स्निग्धमन्द्रेण स्निग्धं मधुरं मन्द्रं गम्भीरं च तेन । उपलम्भो ज्ञानं उपलब्धिर्वा । साधर्म्यात्समानधर्मत्वात् । साधर्म्यमेवोपन्य-स्यति । मामिति-मां पृथिवीभृतां राज्ञामधिपतिमधिराजमाहुः । भवानपि नागा-नामाधिराजः । अधिको राजाधिराजः । 'राजाहःसखिभ्यष्टच् ' इति टच्प्रत्ययः । भवता ममापि दानं मदवारि द्रव्यवितरणं चाार्थपु भङ्गादिषु याचेकपु च । अव्यु-च्छिन्नपृथुप्रवृत्ति विशेषेणोच्छिन्ना न भवतीत्यव्यु च्छिना ऽविरता पृथ्वी महती च प्रवृत्तिः प्रवाहो यस्य तत्तथा । 'दानं गजमदे त्यागे ' इति विश्वमेदिन्यौ । स्त्री-रत्नेपूर्वशी मम प्रियतमा । यूथे इयं वशा करिणी तव प्रियतमा । 'वशा वन्ध्यासु-तायोषास्त्रीगवीकरिणीषु च । ' इति विश्वः । इत्थं ते तव सर्वे मामनु मदनुगुणम् । त्वं तु प्रियाविरह्जां ब्यथां माऽनुभूः मा ज्ञासीः । सानुमान् पर्वतः । उपत्यका अदेरासन्ना भूमिः । 'उपत्यकादेरासन्ना भूमिरू वीमधित्यका' इत्यमरः । उपाधिभ्यां त्य-कन्नासन्नारूढयोः । 'इति त्यकन् । दुरितपरिणामै: पापविपाकैः । शतहदा विद्युत् ।'शंपा शतहदाहादिन्यैरावत्यः, क्षणप्रभा । 'इत्यमरः । शतं हदा अव्यक्तमधुराः शब्दा

१ मन्दकण्ठगाजितनः २ अयमसी सुराभि०

( परिक्रम्यावलोक्य च । ) हैन्त मदीयेदुरितपरिणामैर्मघोपि शतहदाश्चन्यः संवृत्तः । तथापि शिलोच्चयमेतमपृष्टा न निवर्ति<sup>र्द्</sup>ये ।

अपि वनान्तरमल्पञ्जचान्तरा श्रयति पर्वत पर्वसु संनता इदमनङ्गपरियहमङ्गना पृथुनितम्ब नितम्बवती तव ॥२६॥ थं तष्णीमास्ते । ठाङे विद्रैकशे न ठाणोतीति । समीपेऽस्य गर

कथं तूष्णीमास्ते । राङ्के विप्रैक्कष्टो न शृणोतीति । समीपेऽस्य गत्वा पुनरेनं प्रच्छामि । ( परिकम्य । )

> सर्विक्षितिभृतां नाथ दृष्टा सर्वाङ्गसुन्दरी। रामा रम्ये वनोद्देशं मया विरहिता त्वया॥ २७॥

( आकर्ष । सहर्षम् ) कथं यथाक्रमं हप्टेत्याह । भैवानिष अतः प्रियतरं शृणोतु । क तर्हि मम प्रियतमा । ( नेपथ्ये तदेवाकर्ष्य । ) हा धिक् । ममैवायं कन्दरमुखिवसपी प्रतिशब्दः । ( विषादं रूपियत्वा । ) श्रान्तोस्मि । अस्यास्तावद्विरिनद्यास्तीरे स्थितस्तरङ्गवातमासोविषये । ईमां नवाम्बुकलुषामिष स्रोतोवहां पश्येतो मे रमते मनः ।

अर्चीपि वा यस्याम् । पृपोदंरादित्वाद्भ्स्वः । अपीति —हे पृथुनितम्ब वृहत्कटक पर्वत । अङ्गना अनङ्गपरिग्रहमनङ्गस्य कामस्य परिग्रहं परिगृद्यत इति
परिग्रहं स्वम् । अतिरमणीयतया मन्मथस्य निवासस्थानभूतमित्यर्थः । इदं वनान्तरं श्रयति आश्रयते अपि किम् । अपिः प्रश्ने । कीहशी सेत्याकाङ्क्षायां तामेव
विशिनष्टि — अल्पकुचान्तरा अल्पं कुचान्तरं कुचयोर्मध्यभागो यस्याः सा । पीवरस्तनीत्यर्थः । पर्वसु गुल्फादिसन्धिषु सन्नता निम्ना । मांसपिहितग्रन्थिरित्यर्थः ।
नितम्बवती प्रशस्तनितम्बा च । प्राशस्त्यार्थे मतुप् । सर्विक्षितिभृतामिति —
हे सर्वक्षितिभृतां सर्वेषां पर्वतानां नाथ सर्वाङ्गसुन्दरी चारुसर्वाङ्गी रामा रमणी
मया विरहिता रम्ये वनोहेशे वनप्रान्ते त्वया दृष्टा किम् । कथं यथाकमं
दृष्टेत्याह — उक्तमेव प्रतिध्वनितं श्रुत्वा राज्ञोत्तरत्वेन योजितम् । तद्यथा —हे सर्वक्षितिभृतां सर्वनृपाणां नाथ त्वया विरहिता मया दृष्टा । शेषमुभयत्र समानम् ।
त्रिगताख्यं वीथ्यङ्गं चेदम् । यदाह विश्वनाथः — 'त्रिगतं स्यादनेकार्थयोजनं

१ कथमन्यकारः । भवतु विद्युत्पकाशनावलाकयामि । कथं मदीयैः-इ. पा.; दुरित-परिणामैः ० - दंषिः । इ. पा. २ संमुखं स्थिता । इ. त्य. ए. पु. ३ विप्रकर्णन्न शृणां-तीति मन्ये । हन्तास्य समापमेव गत्वा पुनरेनं पृच्छामि । (तथा इत्वा ) । इ. पा. ५ वनान्तिस्मन् । इ. पा. ५ भवतु अवलाकयामि । (दिशोवलाक्य सखेदम् । ) कथं वायं कन्दरान्तरावसपी प्रतिशब्दः । (इति मूर्च्छात् । उत्थायोपविश्य सविपादम् । अहह श्रान्तोस्म । इ. पा. ६ इति मूर्च्छात् । उत्थाय सविपादम् । ७ अहह श्रान्ताः ८ अस्मात्माक् (परिक्रम्य अवलोक्य च ) इत्य ०. ९ पश्यता मया रातिस्परुभ्यते । इ. पा.

तरङ्गञ्चभङ्गा क्षुभितविहगश्रेणिरसना विकर्षन्ती फेनं वसनमिव संरम्भिशिश्वेलम् । यथौविद्धं याति स्विलतमिसंधाय बहुशो नदीभावेनेयं ध्रुवमसहना सा परिणता ॥ २८ ॥ भवतु । याचिष्ये तावेदेनाम् । ( अञ्जर्लि कृत्वा । )

त्विय निबद्धरतैः प्रियवादिनः प्रणयभङ्गपराङ्गमुखचेतसः । कमपराधलवं मम पश्यसि त्यजिस मानिनि दासजनं यतः॥२९॥ अथ वा परमार्थसिरिदेवैषा । न खलूर्वशी पुरूरवसमपहाय समुद्राभि-सारिणी भविष्यति । भवतु । अनिर्वेदप्राप्याणि श्रेयांसि । यावदमु-मेव प्रदेशं गच्छामि यत्र मे नयनयोः सुनयना तिरोभूता । ( परिक्र-म्य अवलोक्य । ) हन्त दृष्टमुपलक्षणं तस्या मार्गस्य ।

श्रुतिसाम्यतः । ' इति । कन्दरमुखविसर्पा गुहामुखे प्रतिध्वनन् । नवाम्बुकळुषां वर्षजलाविलाम् । तरङ्गोति-तरङ्गभूभङ्गा तरङ्गा वीचय एव श्रृमङ्गा श्रृविकारा यस्याः सा । क्षुभितविहगश्रेणिरसना क्षुभितानां त्रस्तानां विहंगानां श्रेणिरेव रसना मेखला यस्याः सा । संरम्भिशिथिलं रोपवेगात् अर्थं वसनिमव फेनं विकर्षन्ती । बहुशो यथा यस्मादियं मम स्विठितमपराधमभिसन्धाय मन-सि ध्यात्वा आविद्धं कुटिलं यथा तथा स्खलनपूर्वकं वा याति तथा तस्मादियं ध्रुवं नदीभावेन सरिदूपेण परिणता विकृता असहना कोपना सोर्वरथेव । ध्रुव-मित्युत्रेक्षायाम् । तदुक्तं दण्डिना 'मन्ये शङ्के ध्रुवं प्रायो नूनमित्येवमादयः। इत्यमरः । 'स्विलितं तूचिता द्वंशे स्विलितं चिलिते त्रिपु । ' इति विश्वलोचनः । त्वयीति-हे मानिनि मम मामकं कमपराधलवमपराधस्य लेशं पश्यसि । यतो यस्मादपराधलेशाद्धेतोर्दासजनं तव दासभूतं महक्षणं जनं त्यजिस । की-दशस्य मम । त्विय निबद्धरतेर्निबद्धा निवेशिता रतिरनुरागो येन तस्य । प्रि-यभाषिणः प्रियं भाषते इत्येवंशीलस्य । कदापि खेदकरं वचनमनुचारयत इ-त्यर्थः । तथा च प्रणयभङ्गपराङ्मुखचेतसः प्रणयः प्रीतिप्रार्थना प्रेम वा तस्य भङ्गस्तस्मात्पराङ्मुखं चेतो यस्य स तथोक्तस्तस्य । एवं विशेषणत्रयस्यापरा-धलेशा मावोपपत्याभिप्रायगर्भत्वात्परिकरालंकारः । अत्र लवमपीत्यप्यथों ऽव-इयवाच्यः । अन्यथा लवनिषेधे स्थूलप्रतीतित्रसङ्गात् । इति काव्यप्रदीपः । ते-नात्र ' अनभिहितवाच्यत्वम् ' दोषः । तथाद्युदाहृतोयं श्लोकः काव्यप्रकाशकृतो-क्तदोषोदाहरणप्रसङ्गे । परमार्थसरिन्निसर्गनदी न द्व रूपान्तरं प्राप्तोर्वशी ।

१ यथा खेलम् । इ. पदालेखम् । इ. च. पा. २ प्रसादयामि । ३ रती प्रियवादिनि ... चेनसि ।...मथि ।

रक्तकद्ग्यः सोग प्रियया घर्मान्तशंसि यस्यैकम्।
कुश्चममसमम्रकेसरविषममपि कृतं शिखाभरणम् ॥ ३० ॥
( विलेक्षेत्र । ) इमं तावत् प्रियाप्रवृत्तिनिमित्तं सारङ्गमासीनमर्म्यथेये ।
कृष्णशारच्छविर्योसौ दृश्यते काननश्चिया ।
वनैशोभावलोकाय कटाक्ष इव पातितः ॥ ३१ ॥
( विलोक्य । ) किं नु खलु मामवधीरयन्निव अन्यतोमुखः संवृत्तः।(ह्यू )
अस्यान्तिकमायान्ती शिशुना स्तनपायिना मृगी रुद्धा ।
तामयमनन्यदृष्टिश्चम्मीवो विलोकयति ॥ ३२ ॥

समुद्राभिसारिणी समुद्रगामिनी । अत्राभिसारिकात्वमिष व्यञ्यते । अनिवेंदप्राप्याणि निवेंदप्राप्याणि न भवन्तीति । निवेंदादुर्वशीप्राप्तिरूपं श्रेयो नैव लब्धुं शक्येन्तात एव न मयालसेन भाव्यमित्यर्थः । उपलक्षणं लिङ्गम् । रक्तकदम्बेति—अयं प्ररोवर्ती रक्तकदम्बः सः । यस्य घर्मान्तशंसि निदाघात्ययसूचकं अप्रिमं कुम्रमम्त्यर्थः । रक्तकदम्बो हि वर्षास्वेव कुम्रुमितो भवति । अत एवासमप्राणि यानि केसराणि तैर्विषममुत्रतानतम् । एकं कुम्रमं प्रियया शिखाभरणं कृतं आसीदिति शेषः । प्रियाप्रश्वतिनिमित्तं प्रियाप्रश्वर्यर्थम् । कुष्ठणे ति—योऽसौ सारङ्गः कृष्णशारच्छविः कृष्णा नीला शारा कर्बुरा च छविः कान्तिर्यस्य तादशः सन् वनकोन्भावलोकाय वनिश्रयोवलोकनार्थं काननिश्रया वनलक्ष्म्या पातितः कठाक्ष इव दश्यते । 'कृष्णसारच्छविः 'इति रङ्गनाथः पटित व्याख्यादि च—'कृष्णसारः कृष्णमृगस्तद्वच्छविदेशिसर्यस्य । पक्षे कृष्णो यः सारोऽर्थादक्षणः कनीनिका तद्वच्छविर्यस्मिन् । अतिश्याम इत्यर्थः । 'इति । अस्येति—अस्यान्तिकं समीपमायान्ती मृगी स्तनपायिना शिशुना रुद्धा प्रतिषिद्धा । तां मृगीमयमनन्यदृष्टिस्तदासक्तव्यिः सुप्रप्रीवो वलितकन्धरो विलोकथित । अनुक्रपवर्णनं रखुवंशे—' तस्य स्तन-

१ परिक्रम्याशोकमवलोक्य ।

रक्ताशोक कृशोदरी क तु गता स्यक्त्यातुरक्तं जनम् (पवनध्यमानमूर्धानमवलोक्य।)

े नो दृष्टेति सुधैव चालयसि बद्धाताभिमूतं शिरः। उत्कण्ठाघटमानषद्पदघटासंघट्टगृष्टच्छदः

तत्पादाहतिमन्तरेण भवतः पुष्पोद्गमोधं कुतः।

परिभाव्य । इमं ० । इ. पा. २ एतस्यानन्तरम्.

अभिनवकुछमस्तविकतत्तरुवरस्य परिसरे महकलकोकिलकूजितमधुपद्मैकारमनोहरे । मन्दनविपिने निजकरिणीविरहानलेन संतक्षो विचरति गजाधिपतिरैरावतनामा ॥

इति रङ्गनाथः पठित । एताह्याविशेषणविशिष्टे वने अमणेन विरहातिशयं खोतपति । इति टीकयते च । ३ मेघकालावलोकाय । इ. नवशुष्पावलोकाय । इ. च पा. हंहे। यूथपते

अपि दृष्टवानसि मम प्रियां वने कथयामि ते तवुपलक्षणं शृणु । पृथुलोचना सहचरी यथैव ते सुभंगं तथैव खलु सापि वीक्षते ॥ ३३ ॥

सुभग तथव खलु सागि वाक्षतः ॥ ३६ ॥ कथमनादृत्यः मद्भचनं कलत्राभिमुखं स्थितः । उपपद्येते । परिभवा-

स्पदं दशाविपर्ययः । इतो वैयम्---( परिकामितकेन । )

( अवलोक्य । ) किं नु ख़लु शिलाभेदान्तरगतं नितान्तरक्तमिदमालोक्यते ।

प्रभालेपी नायं हरिहतसृगस्यामिषलवः स्फुलिङ्गः स्यादग्नेर्गगनमभिवृष्टं पुनरिदम् ।

(विभाव्य।)

अंय रक्ताशोकस्तबकसमरागो मणिर्रयं यमुद्धर्तुं पूषा व्यवसित इवालम्बितकरः ॥ ३४ ॥

प्रणायिभिर्मुहुरेणशांवैर्व्याह्न्यमानहरिणीगमनं पुरस्तात्। 'इति। ' इंहो 'इत्या-मन्त्रणे । अपीति—अपिः प्रश्ने । मम प्रियां वने दृष्टवानिस किम् । ते तुम्यं तहुपलक्षणमभिज्ञानिवहं कथयामि । ते तव पृथुलोचना सह्वरी यथैव सम्म प्रिन्यामा अपि वीक्षते तथैव खल्ल सापि वीक्षते । तव प्रियाया इव मम प्रिन्याया अपि वीक्षणं सुभगम् । अस्मादुपलक्षणाद्या मया दृष्टा सास्यैव प्रियतमिति प्रत्यभिज्ञातुं भवान् शक्यतीति भावः । परिभवास्पंद तिरस्कारस्थानम् । प्रभालेपीति—प्रभालेपी प्रभया तेजसा लिम्पति व्याप्रोतीति प्रभालेपी प्रभावा लेपोस्यास्तीति वा । विस्मरप्रभ इत्यर्थः । अत एवायं हरिहतम्गस्य हरिणा सिंहेन हतस्य मारितस्य मृगस्यामिषलवो मांसखण्डो न भवति तस्यान् सुरस्कुलिङ्गाः कणः स्यात् । ' त्रिष्ठ स्फुलिङ्गाः प्रिमकणः '

१ सुभगा. २ सर्वयोप० विधिविपर्ययः । ३ अस्यानन्तरिमदं पर्यं क्रिवत् । काकार्यं शशलक्ष्मणः क च कुलं भूयोपि दृश्येत सा दोषाणां प्रश्नमाय नः श्रुतमहो कोपेपि कान्तं सुखम् । किं वक्ष्यन्त्यपकल्मषाः कृतिधियः स्वप्नेपि सा दुर्लभा चेतः स्वास्थ्यमुपेहि कः खस्नु युवा धन्योधरं पास्यति ॥

व्यभिचारिभावानां शबलत्वादाहरणत्वेनोदाहतमेतत्पयं काव्यमकाश्वकता।तस्य केश्विरकाव्य-मकाशटीकाकारैविकमोवशीयान्तर्गतामिति तत्र निर्देष्टम् । अस्मामिश्वोपळ्येषु हस्तिष्ठ-विततपुस्तकेव्वेकतमस्मिन्नुपळ्यामित्यत्र निवेशितम् । वस्तुतस्त्वस्थाने एवेदं पद्यमित्यवग-नत्यम् । शुक्रकन्यां देवयानीं दृष्टवतो राश्चे ययातेरियमुक्तिः। दित उदाहरणचन्द्रिका। ४ यावदितोहमन्यमवकाशमवगाहिष्ये । ५ प्रभाते पीनोयं; मृगस्य-गजस्य । इ० पा

६ अमुं समुद्धर्तु ......इवासंजितकारः इ. पा.

हरति मे मनः । आदास्ये तावदेनम् अथ वा

मन्दारपुष्पेरिधवासितायां यस्याः शिखायामयमर्पणीयः।
सैव प्रिया संप्रति दुर्छमा मे किमेनमस्रोपहतं करोमि॥ ३५॥
(नेपथ्ये।) वत्स गृह्यतां गृह्यताम्।

संगमनीय इति मणिः शैलसुताचरणरागयोनिरयम् । आवहति धार्यमाणः संगममचिरात्त्रियजनेन ॥ ३६ ॥

राजा—(कर्णं दस्वा।) को नु खलु मामेवमनुशास्ति । (दिशोवलोक्य।) अये अंनुकम्पते मां कश्चिन्मृगचारी मुनिर्भगवान् । भगवन् अनुगृहीतोस्म्यहमुपदेशाद्भवतः।

( मणिमादाय । ) हंहो संगमनीय

तया वियुक्तस्य विस्त्रंग्नमध्यया भविष्यसि त्वं यदि संगमाय मे । ततः करिष्यामि भवन्तमात्मनः शिखामणि बास्त्रमिवेन्दुमीश्वरः ॥ ३७ ॥

इत्यमरः । इदं पुनर्गगनमभिष्टष्टमस्मिन्नेव कालेभितो दृष्टम् । गगनादभिता वृष्टिजीतत्यर्थः । तस्मादेतदपि न संभवति । स्यादित्यनन्तरं नैतदिति शेषपूरणे पुनःशब्दार्थानन्वयप्रसङ्गात् । 'अये ' इत्याश्चर्ये । रक्ताशोकस्तबकसमरागो रक्ताशो-कस्तबकेन रक्ताशोककुसुमगुच्छेन समस्तुल्यो रागो यस्य स तथोक्तः । अयं मणिः । लेहितत्वात्पद्मरागमणिरित्यर्थः । एकस्य पुष्पस्य तथालौहित्याभावात्स्तवकप्र-हणम् । यमुद्धर्तुमुद्ग्रहीतुं पूषा सूर्यः आलम्बितकरः प्रसारितपाणिः सन् व्यवसित इव कृतोयोग इवेत्युत्प्रेक्षा । मन्दारेति-मन्दारपुष्पैस्तदाख्यदेवतरुकुसुमैरधि-वासितायां सुरभीकृतायां यस्याः शिखायामयमर्पणीयो निधातुमुचितः । सा एव मे प्रिया सम्प्रत्यधुना दुर्लभा नष्टेत्यर्थः । अतस्तदर्थे रुदन्नहमेनं किं किम-र्थमस्रोपद्दतमश्रुदृषितं करोमि । संगमनीय इति । संगमनीय इति संगमनी-शैलसुताचरणरागयोनिः शैलसुताया गौर्याश्वरणरागश्वरणोपयुक्तला-क्षारागो योनिरुत्पत्तिकारणं यस्य स तथोक्तः । अयं मणिः । यश्च धार्यमाणः शरीरे धृतः सन् अचिराज्झटिति प्रियजनेन संगममावहति घटयति । अनु-**भास्ति उपदिशति । मृगचारी-मृगवचरतीति मृगवृत्तिः । काटयवेमस्तु 'मृग-**वर्मधारी भगवान् निः ' इति पठित्वा 'अयं नारायण इति संप्रदायः ' इत्याह । तयेति—विलममध्यया विशेषेण लग्ना विलमोतिकृशः मध्यः कटिभागो यस्यास्तया तनुमध्ययेति यावत् । तया वियुक्तस्य मे मम यदि त्वं संगमाय

१ को तु खलु मामेवमनुकण्पत । विभाव्य । अयि अनुकण्पते मां भगवान्गजचर्म-वासाः ।० कश्चन मुनिर्मृगचारी । इ. पा. २ निमग्न.

( परिक्रम्यावलोक्य च । ) अये किं नु खलु कुसुमरहितामपि लतामिमाः परयतो मे रतिरुपलञ्चा । अथ वा स्थाने मनोरमा ममेयम् इयं हि ।

तन्वी मेघजलाईपल्लवतया धौताधरेवाश्विः

शून्येवामरणैः स्वकालविरहाद्विश्रान्तपुष्पोद्गमा । चिन्तामौनमिवास्थिता मधुलिहां शब्दैर्विना लक्ष्यते चण्डी मामवधूय पाद्गतितं जातानुतापेव सा ॥ ३८॥

यावदस्याः प्रियानुकारिण्याः परिष्वङ्गप्रणयी भवामि । ( इति लतामालिङ्गति । )

( ततः प्रविशति तस्थान एवोर्वशी ।

राजा—( निमीलिताक्ष एव स्पर्शे रूपियत्वा । ) अँये उर्वशीगात्र-संपर्कादिव निर्वृतं मे शरीरम् । तथापि न पुनरस्ति विश्वासः । कुतः ।

समर्थये यत्प्रथमं प्रियां प्रति क्षणेन तन्मे परिवर्ततेन्यथा । अतो विनिद्धे सहसा विलोचने करोमि न स्पर्शविभावितप्रियः ॥ ३९ ॥

भविष्यसि तर्हि ततस्तस्मात्कारणाद्भवन्तमात्मनः शिखामणि करिष्यामि । स्वयू-।भ्रं भारमिष्यामि । अनेन गौरवातिशयो द्योतितः । ईश्वरः शिवः बालमिन्दं चन्द्रलेखामिव । तन्वीति—तन्वी पेलवाङ्गी विरला च । मेघजलाईपस्नवतया मेघजलेन वर्षवारिणा आद्रीः क्रिनाः पह्नवा यस्या साः मेघजलाईपह्नवा तस्या भावस्तत्ता तया । अश्वभिर्वाष्यैर्धौताधरेव धौतः क्षालितोऽधरो यस्याः सा । स्वकालविरहात् स्वेषां प्रसुनानां कालो विकसनसमयस्तस्य विरहादमाबादप-गमाद्वा हेतोर्विश्रान्तपुष्योद्गमा विश्रान्तो विरतः पुष्पाणामुद्रमः यस्याः सा । कुमुमरहितेत्यर्थः । सती । आभरणैरलङ्कारैः शून्या विरहितेव । मधुलिहां भ्रमराणां शब्दैर्गुजारवेण विना विनाभृता सती चिन्तया कृतं मौनं चिन्तामौनमास्थितेव । पुष्पविरहाद्भमरगुञ्जारविवरह इति बोध्यम् । इयं स्रता पादपतितं मामवधूय तिरस्कृत्य जातानुतापा सञ्जातपश्चात्तापा चण्डी कोपना सा उर्वशीव लक्ष्यते हि । 'चण्डस्त्वस्यन्तकोपनः ' इत्यमरः । " अत्र कार्यान्वे-षणाद् 'विरोधनं ' नाम सन्ध्यङ्गमुक्तं भवति । " इति काटयवेमः । समर्थय इति-यत् यद्यदंशुकन्पुररवादिकं । प्रथमं पूर्वे प्रियां प्रति प्रियासम्बन्धिलेन प्रियारूपत्वेन वा समर्थये संमावयामि । निश्चिनोमीत्यर्थः । तत् तत्तत् क्षणेन मे ममान्यथा विपरीतत्वेन शाद्वलहंसकूजितादिरूपेण परिवर्तते विनिमीयते ।

१ मया रतिरुपकभ्यते । अथ वा स्थाने मम मना रमते । इ. पा. २ अस्यां...कारि-ण्यां. ३ अपि उर्वशीगात्रं संस्पृशदिव मिर्नुतं मे हृदयम् । इ. पा. ४ विमुद्गे । इ. पा.

( शनैश्वर्श्वेषी उन्मील्य ) कथं सत्यमेव प्रियतमा ।

उर्वशी—( बाष्पं विसृज्य । ) जयतु जयतु महाराजः । ( जेदु जेदु महाराओ । )

राजा---

त्यद्वियोगोद्भवे तन्यि मया तमसि मज्जता । विष्टचा प्रत्युपलब्धासि चेतनेव गतासुना ॥ ४० ॥

उर्वज्ञी-अम्यन्तरकरणया मया प्रत्यक्षीकृतवृत्तान्तः खलु महा-राजः । ( अञ्भन्तरकरणाए मए पचचक्वीकिद्वृत्तन्तो खु महाराओ । )

राजा-अभ्यन्तकरणयेति न खलु ते वचनार्थमवैमि ।

उर्वशी—कथिष्यामि । एतत्तावत् प्रसीदतु महाराजो यन्मया कोपवशं गतया एतदवस्थानन्तरं प्रापितो महाराजः । (कहइस्सं । इमं दाव पर्सीददु महाराओ जं मए कोववसं गदाए एदं अवध्थन्तरं पाविदो महाराओ । )

राजा—कल्याणि न तावदहं प्रसादियतव्यः । तैवहर्शनादेव प्रसन्नबाह्यान्तःकरणोन्तरात्मा । कथय कथमियन्तं काल्रमवस्थिता मया विना भवती ।

उर्वशी—शृणोतु महाराजः । भगवता कुमारेण शाश्वतं कुमारव्रतं गृहीत्वा अकलुषो नाम गन्धमादनकच्छोध्यासितः कृतश्चेष विधिः ।

अतो यस्मादेवं तस्मात्स्पर्शविभाविताप्रियः। स्पर्शेन विभाविता निश्चिता प्रिया येन सोहं सहसाऽकस्माल्लोचने विनिद्रे उन्मीलिते न करोमि। अस्या अप्यन्यत्वेन परिवर्त उर्वशांस्पर्शसुखिवनाशभयादित्यर्थः। त्विद्धयोगोद्भव इति—हे तिन्व तन्विष्क त्विद्धयोगोद्भव त्विद्धरहजनिते तमसि शोके। 'तमो ध्वान्ते गुणे शोके 'इति मेदिनी। मजता मया दिष्ट्या भाग्ययोगेन प्रत्युपलच्चासि पुनः प्राप्तासि। गतासुना मूर्च्छितेन चेतना संज्ञेव। उर्वज्ञी—अभ्यन्तरकरणया अभ्यन्तराणि अन्तर्गृह्वानि करणानि इन्द्रियाणि यस्याः सा तथोक्ता तया। अन्तर्गिगृहेन्द्रियशक्त्येत्यर्थः। उर्वज्ञी-एतत्तावत् क्षन्तुमिति शेषः। कोषवशं गतया कोपाधीनतया। राजा-प्रसन्नबाह्यान्तःकरणः प्रसन्नानि बाह्यानि करणानि चक्षुरादीनि अन्तःकरणं च यस्य। उर्वज्ञी-कुमारेण कार्तिकेयेन। कुमारवत-

१ शनैरुन्भील्य चक्षुषी । कथं सत्यमेवोर्वशी । इति मुर्ल्डितः पतित । २ समाश्वासि-तु समाश्विसितु महाराजः । राजा (संशां छण्ट्या ) श्रिये अद्य जीवितम् । त्वद्वियोगे ० इ. पा. ३ त्वदर्शनेन प्रसन्नो मे सवाद्यान्तरात्माः, ममान्तरात्माः.

(सुणादु महाराओ | भअवदा कुंमारेण सासदं कुमारवदं गेण्हिअ अक-लुसो णाम गन्धमादगकच्छो अज्झासिदो किदो अ एस विही | )

राजा---क इव।

उर्वशी—यैतं प्रदेशं स्त्री प्रवेक्ष्यित सा छताभावेन परिणंस्यित ।
गौरीचरणरागसंभवं मिण विना ततो न मोक्ष्यते इति । साहं गुरुशापसंमूदहृद्या देवतासमयं विस्मृत्यागृहीतानुनया कुमारवनं प्रविष्टा ।
प्रवेशानन्तरमेव वासन्ती छता संवृत्ता । ( का इमं पदेसं इत्थिआ
पविसदि सा छदाभावेण परिणमिस्सदि । गोरीचरणराअसंभवं
माणं विणा तदो ण मुचिस्सदिति । साहं गुरुसावसंमूदहिअआ
न्तरं देवदासमअं विसुमरिअ अगहिदाणुणआ कुमारवणं पविद्या ।
पवेसाणन्तरंएव्व वासन्ती छदा संवृत्ता । )

राजा-सर्वमुपपन्नम्।

रतिखेदसुप्तमीप मां शयने या मन्यसे प्रवासगतम् । सा त्वं प्रिये सहेथाः कथं मदीयं चिरवियोगम् ॥ ४१ ॥ इदं तंद्यथाकथितं त्वत्संगमनिमित्तं मुनेरुपलभ्य मणिप्रभावादासादिता त्वमसाभिः । (इति मणि दर्शयति ।)

उर्वशी-अहो संगमनीयः । अतः खलु महारानेन आलिङ्गित-

मदारपिरप्रह्वतं ब्रह्मचर्यम् । कच्छो जलप्रायप्रदेशः अनूपेत्यपरनामा । 'जलप्रायमनूपं स्यात्पुंसि कच्छस्तथाविषः । ' इत्यभरः । विषिः नियमः । उर्घर्शी—ततो लताभावात् । देवतासमयं कार्तिकेयकृतं विधिम् । अगृहीतानुनया महाराजकृतमनुनयमप्रतिपद्येत्यर्थः । राजा—उपपन्नं यत्त्वयोक्तं तत्तथा । अन्यथा रतीिति—या त्वं शयने रतिखेदसुप्तं रतिजनितश्रमेण निद्रितमिष मां प्रवासगतं मन्यसे । सुषुित्तजनितमल्पमिष वियोगं सोद्धमसमर्थेत्यर्थः । सा त्वं मदीयं चिरवियोगं कथं सहेथाः न कथंचिदिष । अतो यत्त्वयोक्तं तत्त्यैव । राजा—यथाकथितं त्वयेत्यर्थः । त्वरसंगमनिमित्तं तव संगमस्य निमित्तम् ।

१ कुमारेण-महासंनेन । गेण्डिअ अअं । किदा अ त्थिदी । (स्थितिः ) इ. पा. २ जा किल. ३ किदो अ सावान्तो गोरीचरणराअसंभवं मणि विज्ञिश्व लदाभावं ण मृश्विस्सिद ति । तदो अहं गुरुसावसंमृद्धाहिअआ विख्यमिरदेवदाणिअमा अह्मकाजन-परिहरणीअं कुमारवर्णं पविद्वा । पवेसाणन्तरं अ काणणोवन्सवत्तिलदाभाएण परिणष्ं मे स्वम् । इ. पा. ४ सात्विमिहैतद्बस्थं कथं सहेथाश्चिरवियोगम्। इति रङ्गनाथः पठति । व्याख्याति च एतद्वस्थेभवंपकारम् । अनिवंचनीदशिमत्यर्थः । ५ इदं चैतद्यथाक-थितं त्वत्संगमनिमित्तं पुनरुपलब्धप्रभावमस्माभिः । इ. पा.

मात्रैन प्रकृतिस्थास्मि संवृत्ता । (अम्मो संगंमणिओ । अदो खु महाराएण आलिङ्गिदमेत्त जेव्व पकिदित्थिह्य संवृत्ता । ) (मणिमादाय पूर्धनि वहति । )

राजा—एवमेव सुन्द्रि क्षणमात्रं स्थीयताम् । स्फुरता विच्छारितांमद् रागेण मणेर्छछाटनिहितस्य । श्रियसुद्रहाति सुखं ते बालापतरक्तकमलस्य ॥ ४२ ॥

उर्वशी—प्रियंवद महान् खलु कालस्तव प्रतिष्ठानान्निर्गतस्य । असूयन्ति मद्यं प्रकृतयः । तदेहि निवर्तावहे । (पिअंवदं महन्तो खु कालो तुह पइष्ठाणादो णिग्गदस्स । असूआन्ति मं पिकिदिओ । ता एहि णिवृतह्य । )

राजा-यदाज्ञापयति भवती ।

उर्वशी—कथं महाराजो गन्तुमिच्छाति । ( कहं महाराओ गन्तुं इच्छदि । )

राजा--

अचिरप्रभाविलसितैः पताकिना
सरकार्भुकाभिनवचित्रशोभिना।
गमितेन खेलगमने विमानतां
नय मां नवेन वसातिं पयोमुचा॥ ४३॥
[ इति निष्कान्ताः सर्वे । ]

इति विक्रमोर्वशीये चतुर्थोऽङ्गः समाप्तः ॥

उपलभ्य ज्ञात्वा । स्फुरतिति—ललाटिनिहितस्य ललाटे अलिके निहितस्य धा-रितस्य मणः स्फुरता समंततः प्रसरता रागेण रक्तमासा ते मुखं बालातप-रक्तकमलस्य बालातपेन अरुणांगुभी रक्तं यत्कमलं तस्य श्रियं शोभामुद्वहित । उर्वशी—असूयन्ति दोषं दास्यन्ति । अचिरप्रभाविलिसितैविंगुद्विलिसतैः पतािकना ध्वजवता । तिडिल्लतास्फुरणकेतुमतेत्यर्थः । 'पताका वैजयन्ती स्यात्केतनं ध्वजम-क्रियाम् । ' इत्यमरः । सुरकार्मुकाभिनवचित्रशोभिना सुरकार्मुकं शकधनुरेवाभिनवं नृतनं चित्रमालेख्यं तेन शोभत इति तेन शोभिना शोभमानेन । नवेन पयोमुचा मेघेन । स्वप्रभावाद्विमानतां प्रापितेनेत्यर्थः । मां वसर्ति स्वगृहं नय प्रापय ।

इति श्रीमद्विक्रमोर्वशीयटीकायामर्थप्रकाशिकायां चतुर्थोऽङ्कः॥

१ ० णांओ अअ मणी;कथं संग॰२ पिअंबद महन्ती क्खु कालो अस्माणं पइष्ठाणदो निग्गदार्ण । कदाइ असहस्तान्ति पिकादि ओ अस्माणम् । ता एहि । गच्छन्ह ।३ यदाह

# पश्चमोऽङ्कः ।

( ततः प्रविशति परितुष्टो विदूषकः । )

विद्०—दिष्टचा चिरस्य कालस्य उर्वशीसहायो नन्दनवनप्रमुखेषु देवतारण्येषु विहृत्य प्रतिनिवृत्तः प्रियवयस्यः । इदानीं ससत्कारोपचारैः प्रकृतिभिरनुरज्यमानो राज्यं करोति । असंतानत्वं
वर्जायत्वा न किमप्यस्य हीनम् । अद्य तिथिविशेष इति मगवत्योगीक्कायमुनयोः संगमे देवीभिः सह कृताभिषेकः सांप्रतमुपकायी प्रविष्टः । तद्यावत्तत्रभवतोऽलंकियमाणस्यानुलेपनभाल्ये अग्रमागी मवामि ।
(इति परिक्रमति ।) (दिष्टिओं चिरस्स कालस्स उव्वसीसहाओ णदनवणप्पमुहेसु देवैदारण्णेसु विहरिअ पिडिणिवृत्तो पिअवअस्सो ।
दार्णि ससक्कारोवआरोहिं पिकदीहिं अणुरज्जन्तो रज्जं करेदि । असंताणत्तणं विज्ञिभ ण किंवि से हीणं । अज्ज तिहिविसेसोत्ति भअवदीणं गङ्गाजउणाणं संगमे देविहिं सह किदाहिंसओ संपदं उवआरिअं पैविश्वे । र्ता जाव तत्तभवदो अलंकरीअमाणस्स अणुलेवणमक्षे
अग्गभागी होमि ।)

इदानीं स्वस्वस्थानोपक्षिप्तान्मुखसन्ध्यादिरूपार्थानेकार्थत्वेन योजियतुं निवेहणसन्धिरूपमन्तिमाह्ममारभते । निवेहणसन्धिरुक्षणं दशरूपके— ''बीजवन्तो मुखाद्यर्था विप्रकीर्णा यथायथम् । ऐकार्थ्यमुपनीयन्ते यत्र निवेहणं हि तत् ॥ 'इति ।
सुधाकरे च—'मुखसन्ध्यादयो यत्र विकीर्णा बीजसंयुताः । यदा प्रयोजनं
यान्ति तित्रिवेहणमुच्यते ॥ 'इति । कार्यफलयोगेनास्य सन्धित्वम् । तह्रक्षणं
मातृगुप्ताचार्योक्तम्—'यदाधिकारिकं वस्तु सम्यवप्राह्मैः प्रयुज्यते । तद्यो यः
समारम्भस्तत्कार्ये कथ्यते 'इति । अभिप्रेतं समर्थे च प्रतिरूपं कियाफलम् ।
इतिवृत्तं भवेद्यस्मिन्फलयोगः स उच्यते ॥'इति । अस्य चतुर्दशाङ्कानि । तदुकम्—सन्धिविबोधो प्रथनं निर्णयः परिभाषणम् । प्रसादानन्दसमयाः कृतिर्थावोषगृहनम् । पूर्वभावोपसंहारौ प्रशस्तिश्च चतुर्दश ॥ 'इति । अधुना पूर्वापरकथासंदर्भार्थे विद्पकं तावत्प्रवेशयति । तत इत्यादिना । 'दिष्ट्या ' इत्यव्ययमानन्दे । 'दिष्ट्या समुपजोषंचेत्यानन्दे ' इत्यमरः । केविदस्मात्सूर्वं
'ही ही भोः ' इति पठन्ति । तत्र 'हीही ' इति हर्षसूचको निषातः।

<sup>?</sup> हष्टः २इही ही भी दिष्ठिआ. ३देवतारण्णेसु-प्यदेसेस्ड ४पवितिसम णअरं दाणिं सक-ज्जाणुसासणेण प्रहिद्मण्डलं अणुरज्जअन्तो रज्जं करेदि। १सोअणीअं(सो वनीयस्) ६देवी-ए। ७उवविद्या दिला जाव अलंकरणीयमाणस्स सङ्गाणुकेवणमङ्गमाई मादुली विश्व होसि। इ. पा

#### नेषभ्ये ।

हा िषक् हा िषक् । दुक्लोत्तरच्छदं तालवृन्ताशारे निक्षिप्य नीयमानो मया भर्तुरम्यन्तरिवलासिनीमोलिरत्नयोग्यो मणिरामिष-राङ्किना गृष्टेणाक्षिप्तः । (हद्धी हद्धी । दुऊलुत्तरच्छदे तालवेण्टा-धारे णिक्खिविञ णीञ्जमाणो मए भट्टिणो अञ्भन्तरिवलासिणीमोलि-रञ्जानोग्गो मणी आमिससङ्किणा गिद्धेण अक्खित्तो । )

विद्षकः—(कर्णं दत्त्वा।) अत्याहितम् । परं बहुमतः खलु स वयस्यस्य संगमनीयो नाम चूडामणिः । अतः खल्वसमाप्तने-पथ्यस्तत्रभवानासनादुत्थायेत एवागच्छिति । यावदेनमुपसपीमि। (अच्चहिदं। परं बहुमदो क्खु सो वअस्सस्स संगमणीओ णाम चृ-डामणी अँदो खु असमत्तणेवच्छो तत्तभवं आसणादो उद्विअ इदो एव्य आअच्छिदि। जाव णं उवसप्पामि।)

'दिष्ट्या ' इत्यस्य सुदैवादित्यर्थः । विरस्य विरकालात् । ससत्कारोपचारैः सत्कारेण सिहताः ससत्कारा ये उपचाराश्वन्दनसेकपुष्पविक्षेपादयस्तैः । प्रकृतिभिः पौरवर्गेण । अनुरज्यमानः प्रीयमाणः आराष्यमानो वा । विरकालादर्शनाहितौस्प्रक्याभिः प्रजाभिः पताकोच्छ्रयपुष्पवर्षादिनाभिनन्द्यमान इत्यर्थः । असंतानत्वं निरपत्यताम् । तिथिविशेषः पुण्या तिथिमीध्यादिः । देवीभिः राजस्त्रीभिः । यद्यपि 'देवी कृताभिषेकायाम् ' इत्यमरसिहेनोक्तं तथाप्यत्र देवीश्वद्यो सामान्यराजस्त्रीवाची द्रष्टव्यः । कृताभिषेको विहितस्नानः । उपकार्या पटभवनम् । इति 'उपकार्योपकारिका ' इत्यमरवचनव्याख्याने क्षीरस्वामी । अनुलेपनमात्ये अनुलेपनं घृष्टचन्दनकुङ्कमादि मात्यं सुरभिपुष्पहारादि । जाताविकवचनम् । अप्रभागी अग्रे भागोस्यास्तीति । नेपथ्य इति दुकूलोत्तरच्छदे दुकूलम् क्षीमं । 'क्षीमं दुकूलम् ' इत्यमरः । उत्तरच्छद उपयोच्छादनं यस्य तिस्मन् । तालवृन्तं व्यजनं तालपत्रपुटं वा तदेवाधारस्तिसम् । अभ्यन्तरिव लासिन्योन्तःपुरस्त्रियः । अभ्यन्तरिव विलासिनी । आमिषं मांसखण्डः । आक्षिप्त सिसप्य नीतः । विद्यक्कः व्यवस्तः अभिमतो ऽभीप्तित इत्यर्थः । आक्षिप्त उत्सिप्य नीतः । विद्यक्कः व्यवस्तः अभिमतो ऽभीप्तित इत्यर्थः ।

१ एसी खु लोओत्तरकद्दालवेंटपिहाण णिस्खिविअ णीअमाणो अच्चराविलासदीए.
मोलिरअणो मणी इदो-इति, हद्धि हद्धि दुऊलुत्तरच्छदे करुषीदमाअणे णिक्खिविअ
आणीअमाणो उन्बसिविलासोजिताए मोलिरअणाए पओजिदो मणि-इति, हद्धी हद्धी
एस तालवेण्टिपाणं णिक्खिविअ णीअमाणो अच्चराविरिहेषेण मउक्रिपणअणदाए
पओइदो मणी इति, तालउन्तिविधाणे भाअणे णिक्खिअ णीअमाणो अत्थराविलासपरिइदामालीरअणाए पओजहद्द्वो मणि-इति च पा.।२ अदो क्लु असमत्त्रणेवत्थो एक
तत्त्रभवं आसणदो उद्विदो। ता पासपरिवत्ती होमि (इति निष्कान्तः।)मवेशकः। इ. पा.

(ततः प्रविशति सावेगपरिजनो राजा ।)

राजा-

आत्मनो वधमाहर्ता क्वासौ विहगतस्करः। येन तत्प्रथमं स्तेयं गोप्तुरेव गृहे कृतम्॥१॥

कराती —एष एष खलु मुखकोटिल्झहेमसूत्रेण मणिना आ-लिखन्निवाकारां परिश्रमति । (एसो एसो खु मुहकोडिलमाहेमसु-त्तेण मणिणा आलिहन्ते। विअ आआसं पडिक्ममिद् ।)

राजा--पश्याम्येनम् ।

असौ मुखालम्बितहेमसूत्रं विभ्रन्माणि मण्डलचारशीघः । अलातचकप्रतिमं विहंगस्तद्रागरेखावलयं तनोति ॥ २ ॥ किं नु खुर्लै कर्तव्यम् ।

विदूषकः—( उपेत्य ) अलमत्र त्रृणया । अपराधी शासनीयः । ( अलं एत्थ विणाए । अवराही सासणीओ । )

राजा---सम्यगाह भवान् । धनुर्धनुस्तावत् ।

[ निष्कान्तौ धनुप्रीहिणी यवनी । ]

राजा-वयस्य न द्वेंयंते विहंगः।

असमाप्तनेपथ्योऽसमाप्तं नेपथ्यं प्रसाधनकर्म यस्य । 'नेपथ्यं तु प्रसाधने । रङ्गभूमौ वेषभेदे ' इति हैमः । ततः प्रविद्याति ति—सावेगपरिजनः सावेगो व्यपः परिजनो यस्य । आत्मन इति—आत्मनो वधमाहर्ता । न तु मणिम् । मणिरूप-वधमाहर्तेत्यर्थः । असौ विहगतस्करः पक्षिचौरः कः । येन तदेव प्रथमं तत्प्रथमम् । अभूतपूर्वमित्यर्थः । स्तेयं चौर्य गोप्तुः प्रजानां रक्षितुर्मम गृहे एव कृतम् । किराती — मुखकोटिलमं चञ्च्वप्रसक्तं हेमसूत्रं यस्य तेन । आखिखन् उष्ठिखन् । असाविति असौ विहंगः पक्षी मुखेनालिम्बतं हेमसूत्रं यस्य तं मुखालिम्बत् हेमसूत्रं मणि बिभ्रत् । मण्डलेन तदाकारभ्रमणेन यथारस्तत्र शीघ्रः सत्वरो मण्डलचारबीघ्रः सन् । अलातचकप्रतिममलातं ज्वलत्काष्टं तस्य चकं वलयं तत्प्रतिमं तत्तुल्यम् । अतिवेगभ्रमितालातप्रभामण्डलविदत्यर्थः । तहागरेखावल्यं तस्य मणे रागः प्रभा तस्य रेखा तस्या वलयं मण्डलं तनोति उत्पादयित । प्रकटयतीत्यर्थः । विद्वृषकः — घृणया दयया । 'कारणं करणा घृणा 'इत्यमरः।

१ ततः मिषशित राजा सृतश्च कञ्चुकिविषकौ [ ०रेचकौ, ०रवैतकौ ] परिजनश्च ह. पा. वेषक इति किरातनाम । क्रचिद्रेचक इत्यपि । इ. रङ्गनाथः । २ अग्गमुहलग्गहेम-स्रुत्तेण मणिणा अनुराजन्तो विभ आभासं भमिदि । ३ खल्वत्र. ४ यवनी-एसा आणइ-स्सामि ( इति निष्कान्ता । )

विद्षकः—इतो दक्षिणान्तेनापगतः शासनीयः कुणपभोजनः। ( इदो दक्खिणन्तेण अवगदो सासणीओ कुणवंभोअणो।

राजा-( परिवृत्यावलोक्य । ) दृष्ट इदानीम् ।

प्रभापस्कृषितेनासौ करोति मणिना खगः । अशोकस्तबकेनेव दिङ्गुखस्यावतंसकम् ॥ ३ ॥ ( प्रवित्य चापहस्ता यवनी । )

यवनी-भर्तः एदद्धस्तावापसहितं शरासनम् । ( भट्टा एदं हत्थावावसहिदं सरासणं । )

राजा-किमिदानीं धनुषाँ । बाणपथमतीतः क्रव्यमोजनः । तथाहि आभाति मणिविद्योषो दूरमिदानीं पतित्रिणा नीतः । नक्तमिव लोहिताङ्गः परुषधनच्छेदस्युक्तः ॥ ४॥

( कञ्जुकिनं विलोक्य । ) लातन्य मद्भचनादुच्यैतां नागरिकः सायं नि-वासवृक्षाश्रयी विचीयतां विहगद्स्युरिति ।

कञ्चुकी--यदाज्ञापयति देवः ।

( इति निष्कान्तः । )

विद्षक:---उपविशतु भवान् सांप्रतम् । क गतः स रत्नकु-

धनुर्प्राहिणा धनुर्रहाताति कार्मुकमानेतुमित्यर्थः । विदूषकः—दक्षिणान्तेन दक्षिणदिक्प्रान्तेन । कुणपभोजनः शवमक्षकः । ग्रप्त इत्यर्थः । 'कुणपः शवमाञ्चयाम्' इत्यमरः । प्रभेति—असौ खगः पक्षी प्रभापह्नवितेन प्रभया दीप्त्या
पक्षवितेन सज्ञातपह्नवेन विस्तृतेनेत्यर्थः । मणिना अशोकस्तबकेनाशोकपुष्णगुच्छकेनेव दिङ्मुखस्यावतंसकं करोति । अवतंसशोभामापादयतीत्यर्थः ।
अवतंसः शिरोभूषणं कर्णभूषणं वा । 'पुंस्युत्तंसावतंसौ द्वौ कर्णपूरे च
शेखरे । ' इत्यमरः । यवनी— हस्तावापो इस्तत्राणं ज्याधातादिवारणार्थम् । राजा—कन्यभोजनो मांसाशी । 'पिशितं तरसं मांसं पह्नलं क्रव्यमाभिषम् । ' इत्यमरः । आभातीति—इदानीमनेन समयेन पतित्रणा दूरं
नीतो मणिविशेषो मणिप्रवरो नक्तं रात्रौ परुषघनच्छेदसंयुक्तः परुषोऽविरलो
यो घनो मेघस्तस्य च्छेदः खण्डस्तेन संयुक्तो लोहिताङ्को मङ्गल्लग्रह इवाभाति । 'अङ्गारकः कुनो भौमो लोहिताङ्को महीसुतः । ' इत्यमरः । नागरिकः प्रधानः

१ सो सउणीओ, सउणिइदासी। इ. पा-२ शरासनेन. ३ उच्यन्तां नामरिकाः सायं निवासतृक्षे विचीयतां विद्वंगाधमः। इति, विद्यगतस्करो यत्र विद्वंगाः स्फुरन्ति।इति च पाठः।

म्भीरको भवतः शासनान्मोक्ष्यते । ( उवितसदु भवं संपदं । किह

राजा—(विद्वकेण सहोपविश्य।)
रत्नमिति न मैम तस्मिन मणौ प्रियत्वं विहंगमाक्षिते।
प्रियया तेनास्मि सखे संगमनीयेन संगमितः॥ ५॥
विद्वकः—ननु परिगतार्थोस्मि कृतो भवता। (णं परिगदत्थो

( ततः प्रविशति सश्रारं मणिमादाय कञ्चुकी । )

कञ्चुकी--जयतु जयतु देवः।

अनेन निर्भिन्नतनुः स वध्यो बेलेन ते मार्गणतां गतेन । प्राप्यापरौधोचितमन्तारिक्षात्समौिखरत्नः पतितः पतत्री ॥ ६ ॥ ( सर्वे विस्मयं रूपयन्ति । )

कञ्चकी—अद्भिः प्रशांखितो मणिः कस्मै प्रदीयताम् । राजा—किरांति अग्निशुद्धमेनं कृत्वा पेटकं प्रवेशय ।

किराती—यद्भर्ताज्ञापयति । ् जं भट्टा आणवेदि । ) ( इति मार्णि ग्रहीत्वा निष्कान्ता )

राजा--- छौतव्य अपि जानीते भवान् कस्यायं बाण इति ।

नगररक्षािषकारी । दस्युश्चीरः । विदूषकः -कुम्भीरकश्चीरः । रत्निमिति हे सखे विहक्षमाक्षिते विहक्षमेन पक्षिणा आक्षिते आक्षिण्य नीते तस्मिन् मणौ
रत्निमिति महाघों मणिरेष इति हेतोः श्रियत्वं न । किंतु संगमनीयेन तेनाहं प्रियया
संगमितः संयोजितः इति स मे प्रियः । विदूषकः --परिगतार्थः परिगतः
साकत्येन ज्ञातोर्थो कृत्तान्तो येन तथेकः । अनेनिति -वध्यो वधमहित
ताहशः स पतत्री मार्गणतां बाणस्वं गतेनानेन ते बलेन सामर्थेन । बाणक्ष्पधारिणानेन तव बलेनेत्यर्थः । निभिन्नतनुर्विदारितदेष्टः सन् अपराषोचितमपराधानुरूपं शासनमित्यर्थः । उपकार्यान्तरमिति पाठे अन्यामुपकार्याम् । प्राप्य समौलिरत्वश्रुडामणिसिहतः पतितः । 'बलेन ते मार्गणतां गतेन ' इत्यत्र इवशब्दाभावाद्गम्योत्प्रक्षा । कञ्चुकी -कस्मै दीयताम् -एधिकां रत्नं राज्ञात्मार्थं रक्षिनुमयोग्यमिति मन्यमानस्य प्रश्नीयम् । राजा-पेटकं । 'पिटकः पेटकः

१ ममतास्मिन् । पियत्वं-प्रयत्नः । विहंगमाक्षिते-विहंगमाकृष्टे, विहंगमोिक्षिते इ. पा. २ रोषेण । ३ व्योपकार्यान्तरम् । इ. पा. ४ ० तोयम्, ५ वेशक् यच्छ ।कोष-यट्टके स्थापयेनम् । इ. रक्नाथः पठति । ६ ( छातव्यं प्रति ।) आर्य जानाति सवाम्-

कञ्चुकी—नामाङ्किते। दृश्यते न तु मे वर्णविर्चारक्षमा दृष्टिः ।
राजा—तेर्नं ह्युपनय शरम् ।
कञ्चुकी—(तथा करोति ।)
राजा—(नामाक्षराण्यज्ञवाच्य सापत्यतां रूपयित ।)
कञ्चुकी—यावित्रयोगमशून्यं करोमि ।
(इति निष्कान्तः ।)
विदृषकः—िकं मवान् विचारयित । (कं भवं विआरेदि ।
राजा—शृणु तावत्प्रहर्तुर्नामाक्षराणि । (वाचयित )
उर्वशीसंभवस्यायमेळस्नोर्धनुर्भुतः ।
कुमारस्यायुषो बाणः प्रहर्त्वद्विष्वायुषाम् ॥ ७ ॥
विदूषकः—(सपरितोषम् ।) दिष्टचा संतानेन वर्धते भवान् ।
(दिट्टिआ संताणेण वङ्कदि भवं ।

राजा—सखे कथमेतत् । अन्यत्र नैमिपेयसत्रादिवयुक्तोहेमु-वैदया । न च मया गर्भव्यक्तिरालक्षिता । कृत एव प्रसूतिः । किं तु आविलपयोधरामं लवलीदलपाण्डुराननच्छायम् । कतिचिदहानि वपुरभूत्केवलमलसंक्षणं तस्याः ॥ ८॥

पेटा मञ्जूषा दिसमरः कञ्चुकी नवर्णविचारक्षमा वर्णानामक्षराणां विचारे विभावनायां क्षमा समर्था । तस्य वार्धक्यजानितातिमरादक्षरविभावनाक्षमन्त्रमित क्षेयम् । कञ्चुकी न्यावदिति स्वकार्यव्यापृतो भवामीत्यर्थः । राजा जर्वशीसंभवस्योवस्याः संभवो जन्म यस्य । ऐल्रसूनोः इलाया अपत्यं पुमान् ऐलः पुरूरवास्तस्य सूनोः पुत्रस्य धनुष्मतो धन्वनः । द्विषतामायुषां प्रहर्तुः प्रकर्षेण हर्तुः । आयुष आयुर्नीमकस्य कुमारस्यायं वाणः । राजा नेमिषेयसञ्चात् नेमिषारण्ये विततात्सत्रात् । गर्भव्यक्तिः गर्भस्य व्यक्तिः स्फुटचिह्नानि । आविलेति तस्या वपुः शरीरं कितिचिदिनानि कानिचिद्दिनानि । अर्थान्निमेषेयसत्रात् । वेयसत्रात्प्राक् । केवलमाविलपयोधराप्रमाविले कलुषे पयोधराग्रे चूचुकाग्रे यस्य तत् । 'चूचुकं तु कुचाग्रं स्यात् ' इत्यमरः । अत्र वाह्नटः ' अम्लेष्टता स्तनौ

१ विभावन-विभाग-क्षमा.२ तद्पश्चेषय शरं यावन्तिरूपयामि.३ धनुष्मतः.४ महाराओ. ५ अनिमिष्यावियुक्तोहमुर्वश्या। ६गर्भव्यतिकरः। इति,न कदााचिद्पि तत्रभवती गर्भाविर्भूत-देहदाष्पुलक्षिता । इ. च पा. ७ आनीलचूचुकाप्रम् । कतिचिद्दहानि-कानि-तानि-दिनानि । कातिचिद्दहानि शरीरं ४थवलयमिशभवत्तस्याः। कानिचिद्दहानि जातं शरीरमल-सेक्षणं तस्याः । इ. पा.

विद्षक:—मा भवान् सर्वे मानुषीधर्मे दिव्यासु संभावयतु । प्रभावनिगूढानि तासां चरितानि । (मा भवं सेव्वं माणुसीधम्मं दि-व्यासु संभावेदु । पहावणिगूढाहं ताणं चरिदाइं । )

राजा--अस्तु तावदेवं यथा भवानाह । पुत्रसंवरणे किमिव कारणं तत्रभवत्याः ।

विदृषक:—को देवतारहस्यानि तर्कयिष्यति ( कैो देवदार-हस्साइं तक्कइस्सदि । )

( प्राविश्य । )

कञ्चुकी—जयतु जयतु देवः । देव च्यवनाश्रमात्कुमारं गृ-हीत्वा तापसी संप्राप्ता देवं द्रष्टुमिच्छति ।

राजा—उभयमप्यविलम्बितं प्रवेशय ।

कञ्चुकी--यदाज्ञापयति देवः।

( इति निष्कम्य चापहस्तेन कुमारेण तापस्या च सह प्रविष्टः । )

कञ्चकी-इत इतो भगवती । ( सर्वे परिकामन्ति । )

विदूषक:—( विलोक्य । ) किं न खलु स एष तत्रभवान् क्षत्रि-यकुमारको यस्य नामाङ्कितो गृधलक्षवेध्यधेनाराचः । तथा बहुतरं भवन्तमनुकरोति । ( किं ण खु सो एसो तत्तभवं खत्तिअकुमारओ नस्स णामङ्किदो गिद्धलक्खवेधी अद्धणाराओ । तह बहुअरं भवन्तं अणुँकरेदि । )

राजा-स्यादेवम् । अतः खलु

पीनौ श्वेतान्तौ कृष्णचूचुकौ' इति । लवलीदलपाण्डुराननच्छायं लवली लता-विशेषस्तस्या दलवत्पाण्डुराननच्छाया मुखकान्तिर्यस्य तत् । अलसेक्षणमलसे जडे ईक्षणे नेत्रे यस्य तत्तथोक्तम् । अभृत् केवलमस्पष्टगर्भचिह्नान्यालक्षितानि उपारूढगर्भभरा तु नैव दष्टेत्यर्थः । विदृषकः—प्रभावनिगृढानि प्रभावाद्धेतोः निगृढानि मानुषदष्टेरगोचराणि । राजा-संवरणे गोपने । उभयमपि कुमारं तापसीं चेत्यर्थः । विदृषकः—एप्रलक्षवेधी एप्र एव लक्षं तद्विध्यतीति गृष्ट-

१ भवं मानुसीधम्मं दिव्वाए ताए. २ किं अण्णं महाराओ-मानुङ्किं मं-राज्य-स्सिदिति ( मा वृद्धां मां राजा परिहरिष्यतीति ). राजा-कृतं परिहासेन । चिन्त्यताम् । विट्र॰-की-इ॰. ३ णं खु एसो क्खनिअकुमारो जस्स णामिकंदो गिद्धलक्खवेही णाराओ उवलदो तत्थभवदो बहु अणुकरेदि । इ. पा.

बाष्पायते निपतिता मम दृष्टिरस्मिन् वात्सत्यंबन्धि हृदयं मनसंः प्रसादः । संजातवेपशुभिरुज्झितधेयंवृत्ति-रिच्छामि चेनमदयं परिरब्धुमङ्गेः ॥ ९ ॥ कञ्चुकी--भगवति एवं स्थीयताम् ।

कञ्चुका--भगवात एव स्थायताम् । ( तापसीकुमारौ स्थितौ )

राजा-अम्ब अभिवादये।

तापसी—महामाग सोमवंशिविस्तारियता भव । (आत्मगतम् ।) अहो अनारुयातोपि विज्ञातोस्य राजपेरीरमः संबन्धः । (प्रकाशम् ।) जात प्रणम ते गुरुम् । (महाभाअ सोमवंसिवित्थार इत्तओ होहि । अह्यो अणाचित्रखदोवि विण्णादो इमस्स राए।भिणो अोरसो मंबन्धो । जाद पणम दे गुरुं ।)

कुमार:-( चापगर्भमञ्जलिं करोति ।)

राजा--- आयुष्मान् भव ।

कुमार:—( आत्मगतम् । )

यदि हार्दमिदं श्रुत्वा पिता ममायं सुतरोहमस्येति । उत्सङ्गवर्धितानां गुरुषु भवेत्कीदृशः स्नेहः ॥ १० ॥

लक्ष्यभेदकः अर्धनाराचोर्धचन्द्राकृत्ययोमुक्षो वाणः । वाष्ण्यात इति—
अस्मिन्कुमारे निपातिता मम दृष्टिर्वाष्पायते वाष्पमुद्रमति । अश्रुपूर्णो भवतीत्यर्थः । 'वाष्पोष्मभ्यामुद्रमने ' इति वयङ् । हृदयमन्तःकरणं वात्सल्यबन्धि
वात्सल्यस्य प्रेमातिशयस्य बन्धोस्यास्तीति तथोक्तम् । मनसः प्रसादः प्रसश्रता । मन आनन्दपूर्णमभूदित्यर्थः । उज्ज्ञितधैर्यवृत्तिरुज्ञता धैर्ये धैर्यस्य
वा ग्रात्तियेंन तादशोहम् । संजातवेषधुभिः संजातो वेपथुः कम्पः येषां तैस्तथोक्तैः । अञ्चेरनमद्यमशिथिलं यथा तथा परिरच्धुमालिङ्गित्तुभिच्छामि च ।
इमं कुमारं पश्यन्तं मां कोष्यौरससम्बन्धख्यापको विकारो वत्सलयतीति
भावः । तापसी-विज्ञातोऽस्य राजर्षेः विज्ञातोनेन राजर्षिणा । कर्तरि षष्ठी ।
'जात' इति पुत्रामन्त्रणमिति रखुनाथः । यदीति-यदि अयं मम पिता
अहमस्य सुत इति श्रुतवेदं हार्दे प्रेम । 'प्रेमा ना प्रियता हार्द्रे प्रेम स्नेहः '
इत्यमरः । तिई पितृभिः उत्सङ्गविधितानामुत्सङ्गेऽङ्के विधितानाम् । टालनपालनादिनोपचितस्नेहानामित्यर्थः । पुत्राणां गुरुषु पितृषु कीदशः स्नेहो भवेत ।

१ ल्यवतुः २ बहुति प्रसादम् । इ. पा. ३ सोमवंसं धारअन्तो । इ. पा. ४ आउसी अ । इ त्य. ए. पु. । ५ कीटुत्ती प्रीतिः । इ. पा.

राजा--भगवति किमागमनप्रयोजनम् ।

तापसी—शृणोतु महाराजः । एष दीर्घायुरायुर्जातमात्र एव उर्वश्या किमिप निमित्तमवेक्ष्य मम हस्ते न्यासीकृतः । यत्क्षत्रियकु-मारस्य जातकर्मादि विधानं तदस्य भगवता च्यवनेनाशेषमनुष्ठितम् । गृहीतिवद्यो धनुर्वदेभिविनीतः । ( सुणादु महाराओ । एसो दीहाऊ आऊ जादमेत्तो एव्व उव्वसीए किंवि णिमित्तं अवेक्खिअ मम हत्ये णौसीिकिदो । ज खत्तिअकुमारअस्स जादकम्मादि विहाणं तं से भअ-वदा चवणेन असेसं अणुचिट्ठिदं । गहिद्विज्ञो धणुक्वेदे अहिविणीदो ।)

राजा—सनाथः खलु संवृत्तः ।

तापसी—अद्य पुष्पसमिद्र्थमृषिकुमारकैः सह गतेनानेनाश्रम-विरुद्धमाचरितम् । ( अज्ज पुष्फैसमिद्त्यं इसिकुमारएहिं सह गदेण इमिणा अस्समविरुद्धं आअरिदं । )

विद्षक:—( सावेगम्।) किमिव। (किं विअ।)

तापसी—गृहीतामिपः किल गृष्टः पादपशिखरे निलीयमानो-नेन लक्ष्यीकृतो बाणस्य । (गहिदामिसो किल गिद्धो पादवसिहरे णिलीअमाणो अणेण लक्ष्वीकिदो बाणस्य । )

विदु ० — (राजानमवलोकयति ।)

राजा-ततस्ततः !

तापसी—तत उपलब्धवृत्तान्तेन भगवता च्यवनेनाहं समादिष्टा ।

अनिर्वचनीय एव भवेदित्यर्थः । तापसी—दीर्घायुः अयं राज्द आशीर्वादपरः । जातकर्मादि जातकर्म जातस्य संस्कारिवशेषस्तदादि । यदाह मनुः—'प्राङ्नाभि-वर्धनात्पुंसो जातकर्म विधीयते ।'इति । विधानं विधिः । अभिविनीतः शिक्षितः । राजा—सनाथः संवृत्तो भगवत्या धात्रीकर्मतो भगवता च्यवनेन च पितृकर्मत्वेन परिगृदीतत्वादित्यर्थः । तापसी—आश्रमविरुद्धमाश्रमवासिजनानुचितं कर्मेत्यर्थः । 'किल 'इति वार्तायाम् । इति लोकप्रवादतः श्रुत मिति तस्यर्थः । 'किलशब्दस्तु वार्तायां संभाव्यानुनयार्थयोः ' इति विश्वः ।

र अंदसिअ महाभागस्स ( महाराअस्स ) इ.पा. २ फुल्सभिधकुसणिमित्तं...अस्सम-बासविरुद्ध । इ. पा.

निर्यातय हस्तन्यासमिति । तदिच्छामि देवीमुर्वशीं प्रेक्षितुम् ।) (तदो उवलद्धउत्तन्तेण भअवदा चवणेण अहं समादिष्ठा । णिजादेहि हत्थणासंति । ता इच्छामि देविं उव्वर्सि पेक्खिदुं ।)

राजा—तेन हि आसनमनुगृह्णातु भगवती । तापसी—( उपनीत आसन उपविशति । ) राजा—लातन्य आहूयतामुर्वशी । कञ्चकी—यदाज्ञापयति देवः ।

[ इति निष्कान्तः । ]

राजा—( कुमारमवलेक्य । ) एह्येहि वत्स ।
सर्वाङ्गीणः स्पर्शः सुतस्य किल तेन मासुपँगतेन ।
आह्नादयस्य तावच्चन्द्रकरश्चन्द्रकान्तिमय ॥ ११ ॥
तापसी—जात आनन्द्य पितरम् । (जाद आणन्देहि पिदरं ।)
कुमारः—( राजानसुपगम्य । पादयहणं करोति । )
राजा—( कुमारं परिर्धवज्य पादपीठे चेपवेदय । ) वत्स इतस्तव

पितुः प्रियसखं ब्राह्मणमराङ्कितो वन्दस्व ।

विद्षक:—किमिति शिङ्किष्यते । ननु आश्रमवासपरिचित एव शाखामृगः (किति सिङ्किस्सिदि । णं अस्समवासपरिचिदे। एव्व साहामिओ ।)

लक्ष्यीकृतो बाणस्य बाणेन विद्ध इत्यर्थः । निर्यातय प्रत्यपय । 'दाने न्यासार्पणे वैरद्धादौ निर्यातनं मतम् ।' इति मुक्तावली । राजा — आहूयतामुर्वशी — अत्र मुखे क्षिप्तबीजस्य पुनरुद्धावनात् 'सन्धः' नाम सन्ध्यङ्गमुक्तम् । सर्वाङ्गीण इति — सुतस्य पुत्रस्य स्पर्शः शरीरसंपर्कः । स्पर्शजन्यं सुखमिति यावत् । सर्वाङ्गीणः सर्वे च तद्ः सर्वोङ्गं तद्याप्नोतित्येवंशीलः सर्वोङ्गव्यापी किल । 'तत्सर्वादेः पथ्यङ्गकर्मपत्रपात्रं व्याप्नोति ' इति खः । 'किल ' इत्यैतिह्ये । तेन तेन कारणेन । यद्वा तेन स्पर्शेन । मामुपगतेन मामुपगम्येत्यर्थः । आह्वाद्यस्वानन्दय । तावत् झटिति । चन्द्रकरथन्द्रिकरणो यथा स्वस्पर्शेन चन्द्रकान्तं तदाख्यं मणिमाह्वादयति तथा । उपमालङ्कारः । राजा — अशिङ्कतः शङ्कारितः । भयकारणं विद्षकवचनादेव स्फुटीभवति । विद्षकः — आश्रम्मवासपरिचितः आश्रमे वास आश्रमवासस्तेन परिचितः संस्तुतः । आश्रम

१ णिजादेहि एदं उव्वसीहत्थे णासंति।ता उव्वसीं पेक्स्विदुं इच्छामि। इ.पा. २ रपन-तेन । इ.पा. ३ आणन्देहि-अणुणेहि।४ आल्ग्यि.तव-नावत्। कस पियसखं मे-इ.पा.

कुमार:—( सस्मितम् ।) तात वन्दे । विदूषक:—स्वस्ति भवते । (सित्थ भवैदो ।) (ततः प्रविशत्युर्वशी कञ्चकी च।)

कञ्चुकी--इत इतो देवी।

उर्वशी—( कुमारमवलोक्य । ) को नु खल्वेष सवाणासनः पादपीठे स्वयं महाराजेन संयम्यमानिशाखण्डकस्तिष्ठति । (तापसी दृष्ट्रा । ) अहो सत्यवतीसूचितो मम पुत्रक आयुः । महान् खलु संवृत्तः । (को णुं खु एसो सवाणासणो पादपीठे सअं महाराएण संजमीअमाण-सिहण्डओ चिट्ठदि । अम्मी सच्चवदीसृइदो मे पुत्तओ आऊ । महन्तो खु संवृत्तो । ) (परिकामिति । )

राजा—( उर्वशी द्रष्ट्रा । )

इयं ते जननी प्राप्ता त्वदालीकनतत्वरा।
स्नेहपरनवनिर्भिन्नमुद्दहर्नती स्तनांशुकम् ॥१२॥
तापसी—भात एहि प्रत्युद्गच्छ मातरम् । (जाद एहि पच्चुगाच्छ मादरं।)

उभयोरेकत्रावस्थानात्परिचयः । वानरा हि वृक्षाग्रेम्यः फठान्युपाहृत्यर्षान् सेवन्त इति कादम्बयादौ वर्णनम् । शाखामृगां वानरः । शाखामृगः शाखान्वारी मृगः शाखामृगः । शाकपार्थिवादित्वात्समासः । 'कपिष्ठवंगष्ठवगशाखामृगव्यत्रीमुखाः ।' इत्यमरः । विदृषकस्य विकृतवेषत्वाद्विकृताङ्गत्वाच्छाखामृगसम्यम् । तदेव भयशङ्काकारणम् । उर्वशी—वाणा अस्यन्ते अनेनेति बाणासनं धतुः । संयम्यमानशिखण्डकः संयम्यमानो बध्यमानः शिखण्डकः शिखायस्य । 'शिखण्डौ तु शिखावहां 'इति रभसः । '' अत्र कार्यमार्गणात् 'विबोधः' नाम सम्ध्यङ्गमुक्तं भवति । अहो सत्यवतीसूचित इत्यत्र कार्यस्य ' निबन्धनात् ' प्रथनं ' नाम सम्ध्यङ्गमुक्तं भवति । '' इति काटयवेमः । इयमिति इयं त्वदालोकनतत्परा त्वद्वलोकनैकसक्ता स्रेहपस्रविनिर्भनं स्रेहेन प्रेम्णा प्रस्रवः क्षीराभिस्यन्दनं तेन निर्भन्नं नितरां भिन्नं । आई।भूतमिति यावत् । स्तनां- शुक्रमुद्धहन्ती धारयन्तीयं ते जननी प्राप्ता । अत्र रङ्गनाथः—' स्रेहप्रसर—' इति पाठे स्नेहस्य प्रसरो रोमाङ्करस्वेदादिद्वारा आधिक्यम् । 'प्रस्रव ' इति पाठे

१ बड्डुयु भवम् । इ. त्य ए. पु. २ को णुखु एसो बाणासणहत्थो कणअपादपीठोप-विद्वां सञ्ज महाराएण सज्जीकिअमाणसिंहण्डओ चिट्टदि । इ. पाअपीठे ओविसिअ सम्रं महाराएण संजम्यमाणसिंहो आश्रंतुओ चिट्टदि । इ. च. पा. । ३ अअं मे पुत्तओ. कुमार:--( उर्वशी प्रत्युद्रच्छित । )

उर्वश्नी—अम्ब पादप्रणामं करोमि । ( अम्बे पादपणामं करेमि ।) तापक्षी—वत्से भर्तुर्बहुमता भव । ( वच्छे भत्तुणो बहुमदा होहि ।) कुमारः—अम्ब अभिवादये ।

उर्वशी—( कुमारमुन्नामितंमुखं परिष्वज्य । ) वत्स पितरमाराधियता भव । ( राजानमुपेख । ) जयतुं जयतु महाराजः । ( वच्छ पिद्रं आराधइत्तओ होहि । जेदु जेदु महाराओ । )

राजा—स्वागतं पुत्रवत्ये । इत आस्यताम् ( अर्थासनं ददाति । ) उर्वश्री—( उपविशति । )

( सर्वे यथोचितमुपविशन्ति । )

तापसी—एव गृहीतिवद्य आयुः सांप्रतं कवचहरः संवृत्तः । तदे-तस्य ते भर्तुः समक्षं निर्यातितो हस्तिनिक्षेपः । तिद्वसर्जियतुमिच्छामि । उपरुष्यते ममाश्रमधर्मः । (वच्छे एसो गहिदविज्जो आऊ संपदं कवअहरो संवृत्तो । ता एदस्स दे भत्तुणो समक्खं णिज्जादिदो हत्थ-णिक्खेवो । ता विसज्जेदुं इच्छामि । उवरुज्झइ मे अस्समधम्मो ।)

उर्वश्वी—विरस्यायी दृष्ट्वाधिकतरमिवतृष्णास्मि । न शक्नोमि विस्नष्टुम् । अन्याय्यं पुनरुपरोद्धम् । तद्गच्छत्वार्या पुनर्दर्शनाय । (चि-रस्स अज्ञं देनिखअ अहिअँदरं अवितिण्हम्हि । ण सक्कुणोमि विस-ज्ञिदुं । अण्णय्यं उण उवरोहिदुं । ता गच्छदु अज्ञा पुणोदंसणाअ । )

श्रेद्दप्रस्रवोधीत्त्वेद्दोद्दमः 'इति । उर्वशी-आराधियता तोषियता । तापसी-कवचहरः कवचधारणक्षमः । कवचं हरित सहत इति कवचहरः कवचधारण-क्षमं वयः प्राप्त इत्यर्थः । 'वयिस च इत्यच् । हस्तिनिक्षेपी हस्तन्यासः । विसर्जियितुं विस्रष्टा भवितुम् । उपरुष्यते । इहातः परमवस्थानादिति शेषः । उर्वशी-अवितृष्णास्मि विगता तृष्णास्या इति वितृष्णा सा न भवतीत्यवि-

१ इत्यत्र—इति कुमारेण सहोवैशीं प्रत्युद्रच्छिति । इ. पा. २ अजे इ. पा. २ उन्न-मिताननं कृत्वा । ॰मुखमुन्नमितं इत्वा । इ. पा. ४ वत्से गिहदविज्जो संपदं आउसी कव-भहरों संबुत्तो । एस भन्नणां समन्त्वं दे णिज्जादिदो मए तुह हथ्ये णिन्नववो । तुह्निहिं विसज्जिदं अत्ताणं इच्छामि । अवरज्जिदि में अस्समवासधम्मो । इ. पा. १ काम चिरस्स पेनिस्वअ विरहुक्कण्डिद्दि ण उण धम्मावरोधे विद्वे । इ. चिरस्स अज्जउत्तं पेनिस्वअ अविद्विह्वअए ण जुज्जिदि पूणां अस्तमधम्मो विभाविद्वे । इ. पा.

राजा-—अम्ब भगवते च्यवनाय मां प्रणिपातर्य । तापसी—एवं भवतु । ( एव्वं भोदु । )

कुमार:--आर्थे यदि सत्यमेव निवर्तसे तदा मामप्याश्रमं नेतु-महिसि ।

ं राजा—अयि वत्स उषितं त्वया पूर्वस्मिन्नाश्रमे । द्वितीयम-ध्यासितुं तव समयः ।

तापसी—जात गुरोर्वचनमनुतिष्ठ । ( जाद गुरुणो वअणं अ-णुचिष्ठ ।

कुमार:--तेन हि

यः सप्तवान् मदङ्के शिखण्डकण्झ्यनोपल्रब्धसुखः । तं मे जातकलापं प्रेषय मणिकण्ठकं शिखिनम् ॥ १३ ॥ तापसी—( विहस्य । ) एवं करोमि । स्वस्ति भवतु युष्मभ्यम् । ( एव्वं करेमि । सन्थि भोटु तुद्धांणं । )

[ इति निष्कान्ता । ]

राजा---क्यांणि

अंद्याहं पुत्रिणामम्यः सत्पुत्रेणामुना तव । पौलोमीसंभवेनव जयन्तेन पुरंदरः ॥ १४ ॥ उर्वेशी—( स्मृत्वा रोदिति । )

तृष्णा सामिलाषा । आयीयाः समागमस्येति शेषः । राजा—पूर्वसिमनाश्रमे ब्रह्मचर्याश्रम इत्यर्थः । द्वितीयं गार्हस्थ्याश्रमम् । यः सुप्तवानिति—यः शिखण्डकण्ड्यनोपल्य्यस्यः शिखण्डी बर्हस्तस्य कण्ड्यनं खर्जनं तस्मादुपल्य्यं सुखं येन स तादशः सन् यो मदे सुप्तवान् सुपुप्ति भेजे । तं जातकलापमुद्रतिपच्छभारम् । 'कलापः संहते बर्हे काञ्च्यादौ तृण्युन्दयोः ।' इति मुक्तान्वली । मणिकण्टकं नाम शिखिनं मयूरं प्रषय । अद्याहामिति—अहमय पुत्रिणां पुत्रवतामग्र्यः श्रेष्ठः । पौलोमी पुलोमजा शची । तस्याः संभवो यस्य तेन जयन्तेन तन्नामकेन सूनुना पुरन्दर इन्द्र इव । 'जयन्तः पाकशासिनः' इत्यमरः । अनुरूपं वर्णनं रघुवंशे—'यथा जयन्तेन शचीपुरन्दरौ ' इति ।

१ आर्यं तत्रभवते च्यवनाय मत्मणाममावेद्यिष्यसि । इ. पा. २ सत्यवति । यदि सत्यं निवर्तनेमतत्त्वदा इ. ।---मामप्याश्रमपदं नयस्व । इ. पा. ३ सित्थं भोतु--दीहाउ होहि । इ. पा. उ० भअवदि पादवन्दणं करेमि । रा० भगविन प्रणमामि । ताप० सित्थं स-व्वाणं । इति निष्कान्ता । इत्य. ए. पु. ४ सुन्दिर । इ. पा. १ अहं हि । इ. पा. ।

विदृषक:—ार्के नु खलु तत्रभवती एकपदेऽश्रुमुखी संवृत्ता । ( किं णु खु तत्तहोदी एकक्वदे अस्सुमुही संवृत्ता ।

राजा—( सावेगम् । )

किं सुन्दरि प्रहितासि ममोपपने वंशस्थितेरधिगमान्महाति प्रमादे। पीनोन्नतस्तनविसपिभिरानयन्ती सुक्तावलीविरचनापुनहाक्तिमस्रैः॥१५॥

( बाष्पमस्याः प्रमार्ष्टि । )

उर्वशी—शृणोतु महाराजः। प्रथमं पुनः पुत्रदर्शनेन निस्मृतास्मि । इदानीं महेन्द्रसंकीर्तनेन स्मारितः: समयो मम हृद्यमायासयिति । ( सुणादु महाराओ । पढमं उण पुँत्तदंसणेण निसुमारिद्धि । दाणिं महिन्दसंकित्तणेण सुमरिदो समओ मह हिअअं आआसेदि । )

राजा-- कथ्यतां समयः।

विदूषकः—एकपदे अकस्मात् । अश्रुमुखी अश्रूणि मुखे यस्याः सा तथा-विधा । किं सुन्दरीति—हे युन्दिर वंशिस्थितः वंशस्य कुलस्य स्थितिः प्रतिष्ठा तस्या अधिगमात्प्राप्तेः । वंशस्य स्थितिर्यस्मात्ताहशस्य पुत्रस्य प्राप्तेरिति वा । मम महित प्रमोदे प्रकृष्टो मोदः प्रमोदस्तिस्मन्नत्यानन्द इत्यर्थः । उपपन्ने उपस्थिते सिति किं किमर्थे प्रकृदितासि रोदितुं प्रशृत्तासि । 'आदि-कर्मणि क्तः कर्तरि च 'इति कप्रत्ययः । 'वंशो वेणो कुले, वर्गे पृष्ठाद्यवयवेषि च ।' इति विश्वः । 'उपपन्ने 'इत्यत्र उपनीते [कृते ] इति । 'महित ' इत्यत्र स्पुरति [प्रकाशमाने ] इति रङ्गनाथः पटित । पीनोन्नतस्तनविसिर्धिनः पीनौ पीवरौ उन्नतौ यो स्तनौ तयोर्विसर्पिनः प्रसरिद्धस्त्ररश्चेरश्चिमः । मुक्तावलीविरचनापुन-किंक मुक्तावली मौक्तिकहारस्तस्या विरचनायाः पुनकृक्तिमानयन्ती । पुन-क्क्तां मुक्तावली विरचयन्तीत्यर्थः । एकस्याः सत्त्वादन्या पुनक्क्ता व्यर्था । 'पीनस्तनोपरिनिपातिभिरप्यन्ती मुक्तावलीविरचनां पुनक्क्तमस्तः । ' इति रङ्गनाथस्य पाटः । तत्र पुनक्क्तिमिति कियाविशेषणमिति तद्वधाख्यानम् । उर्वशी—विस्मृतास्मि समयमित्यर्थात् । संकीर्तनं नामग्रहणम् । समयो नि-यमः कालाविधिनी । 'समयाः शपथाचारकालसिद्धान्तसंविदः ' इत्यमरः । आ

१ पुत्तगुहदंसणेण । पुत्तदंसणसमुस्थिदेण आनन्देण णन्दिद्हि (विसुमरिद्हि ) इ.पा. । दाणिं इ॰—समअं सुमरिद्हि । अवधी मए सुमरिदो । मम हिअओ द्विदं समएण । आआसोदि—आहाण्डिअदि । इ. पा. हिअअं आआसोदि इति बहुपु पुस्तकेषु नास्ति। उर्वशी-अहं पुरा महाराजगृहीतहृद्या महेन्द्रेण आज्ञापिता । ( अहं पुरा महाराअगहिदहिअआ महिन्देअ आणत्ता ।

राजा-किमिति।

उर्वशी—यदा स मम प्रियसको राजर्षिस्त्विय समुत्पन्नस्य वंशक-रस्य मुखं प्रेक्षिण्यते तदा त्वया भूयोपि मम समीपमागन्तव्यमिति । ततो मया महाराजिवयोगभीरुतया जातमात्र एव विद्यागमिनिम्तं भगवतश्च्यवनस्याश्रमपदे एष पुत्र आर्यायाः सत्यवस्या हस्तेऽप्रकाशं निक्षिप्तः । अद्य पितुराराधनसमर्थः संवृत्त इति कल्लयन्त्या निर्यातितो मे दीर्घायुः । तदेतावान्मे महाराजेन संवासः । ( जदा से। मम पिर्अं-सहो राएसी तुइ समुप्पण्णस्स वंसक्ररस्स मुहं पेक्षित्वस्सदि तदा तुए भूओवि मम समीवं आअन्तव्वंति । तदो मए महाराअविओ-अभीरुदाए जादमेत्तो एक विज्ञागमिणिमित्तं भवअदो चवणस्स अ-स्समपदे एसो पुत्तओ अज्ञाए सच्चवदीए हत्थे अप्पआसं णिक्षिव-त्तो । अज्ञ पिरुणो आराहणसमत्थो संवुत्तोति कलअन्तीए णिज्ञा-दिदो मे दीहाऊ । ता एत्तिओ मे महाराएण संवासो । )

( सैर्वे विषादं रूपथन्ति । )

राजा-( सनिःश्वासम् । ) अहो मुखप्रत्यर्थिता दैवस्य ।

यासयित पीडयित । उर्वशी-त्रंशकरस्य—वंशं करोति प्रवर्तयतीति वंशकर-स्तस्य तथाविधस्य । जातमात्रो जात एव जातमात्रः । विद्यागमानिमित्तं विद्या-नामागमोऽधिगमः स निमित्तं यिसमन्कर्मणि तद्यथा तथा । अप्रकाशं नि-भृतम् । निक्षिप्तः न्यासीकृतः । आराधनसमर्थः । 'आराधनं साधने स्याद्वासौ तोषणिप च ।' इत्यमरः । कलयन्त्या आलोचयन्त्या । राजा—सुखप्रत्यर्थिता प्रतिकूलमर्थयत इत्येवंशीलं प्रत्यर्थि सुखस्य प्रत्यर्थि सुखप्रत्यर्थित स्यान्त्या । सुखप्रत्यर्थिता भावस्तता । सुखप्रतिरोधिता । 'अभिघातिपरारातिप्रत्यर्थिपरिपन्थिनः ।'

१ खणातु महाराओ। अहं पुरा महाराअगाहं आहं अभा गुरुसावसंमुढ। महंन्देण अवधि कृदुअ अभ्भवणुण्णादा । इ. पा. २ रणसहाओ । इ. पिअवअस्सा । इ. समु॰-समुष्पण्णस्तस्स वंसकरस्स-वंसभरस्स । इ. अज्जाए...णिक्षिवत्तो एसी पुत्तओ...अत्तणाणिखत्तो । कलअनिए-ति काउण णिज्जादिदो एसी दिहाज आक । इ. पाठान्तराणि । २ राजा-मोहमुपगच्छिते । सर्वे-समस्ससदु महाराओ । कञ्चुकी-समाश्वसितु महाराजः । विदृषकः-अन्बह्मण्णं । इत्यथिकं रङ्गनाथः पठति ।

आश्वासितस्य मम नाम सुतोपछब्ध्या सद्यस्त्वया सह छशोद्दरि विप्रयोगः। ज्यावर्तितातपरुजः प्रथमाभ्रवृष्ट्या वृक्षस्य वैद्युत इवाग्निरुपस्थितोयम् ॥ १६ ॥

विद्षक:—अयं सोर्थः अधीनुबन्धी संवृत्तः । सांप्रतं तर्कयामि तत्रभवता वरुकछं गृहीत्वा तपोवनं गन्तव्यमिति । ( अअं सो अत्थो अणत्थाणुँबन्धी संवुत्तो । संपदं तक्कोमि तत्तभवदा वक्कछं गेण्हिअ तवोवणं गन्दव्वंति । )

उर्वज्ञी—मामिष मन्द्रभागिनीं कृतविनयस्य पुत्रस्य लाभानन्तरं स्वर्गारोहणेनावसितकायीं महाराजः समर्थयते । (मंपि मैन्द्रभाइ-णि किद्विणअस्स पुत्तस्स लाभाणन्तरं सम्गाराहणेण अवसिद्कज्जं महाराओ समत्थेदि । )

राजा—सुन्दरि मा मैवम् ।

न हि सुल्लभवियोगा कर्तुमात्मप्रियाणि

प्रभवति परवत्ता शासने तिष्ठ भर्तुः ।

इत्यमरः । आश्वासितस्येति हे कृशोदि कृशमुद्रं यस्यास्तत्सम्बुद्धिः हे तनुमध्ये । अत्रोदरशब्दो लक्षणया कट्यां वर्त्तते । स्रतोपलब्ध्या पुत्रप्राप्या आश्वासितस्य कृतसान्त्वनस्य मम नाम । यावत्सन्तानिवन्तानिवृत्त्या कृतसम्माधानोस्मि तावदित्यर्थः । सद्यः सपदि त्वया सहायं विप्रयोगश्चिरवियोग उपस्थितः प्राप्तः । उक्तार्थे उपमामाह प्रथमाअवृष्ट्या नृतनमेधवर्षणेन । 'अश्रं मेघां वारिवाहः' इत्यमरः । व्यावर्तितातपरुजः । व्यावर्तिता दूरीकृता आतपरुजुष्मपीद्धा । तज्जनिता क्रान्तिरिति वा । यस्य तथाविधस्य वृक्षस्य वैद्युतो विद्युत्तसम्बन्धी अग्निरित । पूर्णयमुपमा । 'आतपो रित्नमात्रे स्यात्पूर्यरुमो च द्रस्यते ।' इति धरणिः । अनर्थानुबन्धी अनर्थस्यानुबन्धः परम्परा अस्यास्तिति । 'अत्रभवान्देवराजः स्वयमनुप्राहियतव्यः' इत्यपि क्रचित्पाटः । इति स्वानाथः । तपोवनं गन्तव्यं नृनं तपोवनं गमिष्यति । कृतविनयस्य कृतः सम्पादितो विनयः शिक्षा येन । 'विनयं प्रणतौ प्राहुः शिक्षायां विनयो मतः ।' इति विश्वः । अवसितकायी समाप्तकर्तव्याम् । समर्थयते कदाचिन्मस्यते । स्वविनतिपुत्रस्य लाभानन्तरं कृतकृत्या भूत्वा मत्सुखासुखनिरपेक्षयं स्वर्गे यास्यतीति कदाचिन्महाराजस्य बुद्धिः स्यादित्यर्थः । न हीति—सुलभावयोगा सुलभः

१ ॰ नुबन्धः; बन्धीति तक्केमि इ. पा. २ हा हद्गि मन्द्रभाआ । मंत्रि किद्विणाअ-स्स पुत्तअस्स लम्भाणन्तरं सग्गरोहणेण अवसिदकज्जं विष्यओअमुहिं महाराओ समन्धः इस्सदि । इ. पा.

अहमि तव सूनावायुषि न्यस्तराज्यो विचरितमृगयूथान्याश्रयिष्ये वनानि ॥ १७ ॥ कुमारः—नार्हति तातः पुंगैवधारितायां धुरि दम्यं नियोजयितुम् । राजा—अयि वर्त्सं

शमयित गजानन्यान्गन्धिद्धपः कल्ठभापि स-नर्भवित सुतरां वेगोद्यं भुजङ्गशिशोविषम् । भुवमिषपितर्बालावस्थोप्यलं परिरक्षितुं न खलु वयसा जात्यैवायं स्वकार्यसहो भरः॥ १८॥

वियोगो यस्याः सा । परवत्ता पराधीनता । 'परतन्त्रः पराधीनः परवान् ' इत्यमरः । आत्मप्रियाणि स्वस्थेष्टानि कर्तुं न प्रभवति हि । परतन्त्रः पुरुष आत्मनः शरीरस्य तचेष्टितानां चानीशतया नियमेन आत्मप्रियाणि कर्तुं नैव शक्नोतीति भावः । अत एव भर्तुः स्वामिनो महेन्द्रस्य शासने तिष्ठ आज्ञा-नुरूपं वर्तस्वेत्यर्थः । अहमपि तव सूनावायुषि न्यस्तराज्यो निवेशितराज्यः भरः । तस्मै राज्यं दत्वेत्यर्थः । विचरितमृगयूथानि विचरिता मृगयूथा मृगस-मुहा येषु तानि । मृगाधिष्ठितानीत्यर्थः । वनानि आश्रयिष्ये । वानप्रस्थाश्रमं स्वीकरिष्यामीत्यर्थः । कुमारः-पुंगवधारितायां पुमांश्वासौ गौश्च पुंगवः महोक्षः । ' गोरतिदतलुकि ' इति टच् । तेन धारितायामुढायाम् । ' पुंगवधार्याम् ' इति क्वित्पाठः । पुंगवेन धारयितुमहीयामिति तस्यार्थः । दम्यं वत्सतरम् । 'दम्य-वत्सतरौ समौ ' इत्यमरः । शामयतीति-गन्धप्रधानी द्विपः गन्धद्विपः गन्ध-गजः कलमो बालोपि सन्नन्यान्गजान् शमयति अभिभवति । गन्धद्विपपलक्षणं पालकाप्ये- 'यस्य गन्धं समाघ्राय न तिष्ठन्ति प्रतिद्विपाः । तं गन्धहस्तिनं प्राहुर्नृपेतेर्विजयावहम् ॥ ' इति । भुजंगशिशोरपि विषं गरलं सुतरामत्यन्तं वेगोदप्रं वेगरुद्यं चण्डम् । दष्टानां प्राणहरमित्यर्थः । भवति । अत्र रङ्गनाथ-टीका यथा-वेगैः 'घातोर्घात्वन्तरप्राप्तिर्विषवेग इति स्मृतः ' इति वचनोक्तै-विषवेगैरुदम्नं कृरम् । भुजङ्शिशोविषं गरलं प्रभवति मारणसमर्थे भवति । धातवश्च सप्त । उक्तं च वाग्भटादो-'रसासुङ्गांसमेदोस्थिमज्ञशुकाणि धातवः ' इति । एवं च सप्तेव विषवेगा अपि भवन्ति । तल्लक्षणानि च विषतन्त्रे पृथकपृथङ्निरू-पितानि । यथा- वेगो रोम खमाद्यो रचयति विषजः स्वेदवक्त्रोपशोषौ तस्योध्व-स्तत्परौ द्वौ वपुषि जनयतो वर्णभेदप्रवेपौ । यो वेगः पश्चमोऽसौ नयनविवशतां कण्मभट्टं च हिक्कां षष्टो निःश्वासमोहौ वितरित च मृति सप्तमो भक्षकस्य ॥ ' इति । बालावस्थोप्यधिपती राजा भुवं परिरक्षितुं सर्वतः शत्र्वादिभ्यो रक्षितुमलं

<sup>.</sup> १ वदा विन्यस्य राज्यम्. २ नृप॰, तात नाईसि मां नृपपुद्धवधारितायां । इ. पा. ३ वत्स मा मेवम्. ४ प्रभवतिनराम् । वेगोद्यं--वेगोद्रिक्तम् । इ. पा. ५ गुणः । इ. पा.

छातर्न्यं मद्वचनादमात्यपरिषदं ब्रूहि संभ्रियतामायुषो राज्यामिषेकं इति ।

कञ्चुकी--यदाज्ञापयति देवः । ( इति दुःखितो निष्कान्तः । )
( सर्वे दृष्टिप्रविधातं रूपयन्ति । )

राजा—( आकाशमवलोक्य । ) किं नु खलु निरम्ने विद्युत्संपातः । उर्वशी—( विलोक्य । ) अहो भगवान् नारदः । ( अम्मो भअवं णारदो । )

राजा---अये भगवान् नारदः । य एष-

गोरोचनानिकषपिङ्गजटाकलापः संलक्ष्यते द्वाशिकलामलवीतसूत्रः। मुक्तागुणातिशयसंभृतमण्डनश्री-र्हेमप्ररोह इव जङ्गमकल्पवृक्षः॥१९॥

समर्थो भवति । उक्तार्थे अर्थान्तरं न्यस्यति—अयमुक्तरूपो भरः अतिशयः प्रकर्षः । 'अथातिशयो भरः ' इत्यमरः । जात्या जन्मनेव स्वकार्यसद्दः स्वकार्यनिर्वाह्समा भवति । वयसा तारुण्यादिना न खलु तथा भवति । पुरुषविशेषिनष्टः स्वभावसिद्ध एव कोपि महिमातिशयः कार्यनिर्वाहसहिष्णुर्भवति । न तत्र वयआदि हेतुरिति भावः । अमात्यपरिषदममात्यसमूहम् । संभ्रियतां राज्याभिषेकः राज्याभिषेकस्योन्विताः संभाराः क्रियन्ताम् । राजा—िकं नु खलु इत्या • —वियुक्तेजसेव नारद्वेददीप्त्या चक्ष्रिष प्रतिहते इयमुक्तिः । अत्राद्धतसम्प्राप्तेः ' उपगूहनम् ' नाम सम्ध्यक्षमुक्तम् । तदुक्तं साहित्यदपेणे—'तद्भवेदुपगृहनम् । यस्मादद्धतसम्प्राप्तिः ' इति । गोरोचनाति—गोरोचनानिकषापिङ्गजद्यकलपः गोरोचनायाः निकषाः कष्पाषाणा लक्षणया तद्गता लेखास्तद्वित्यङ्गः पिङ्गलो जटाकलापो जटासमूहो यस्य । शिक्तलामलवीतसूत्रः शिशकलात्र धवलं वीतसूत्रमुपवितं यस्य । शशिकलात्र द्वितीयाचन्दः । मुक्तागुणातिशयसम्भृतमण्डनश्रीः मुक्तागुणानां मौक्तिकहाराणामिति-श्रयेरकर्षेः । उत्कृष्टमुक्ताहारैरित्यर्थः । 'उत्कर्षेतिशये ' इत्यमरः । सम्भृता कृता

१ आर्य लातव्य । कञ्चुकी-आज्ञापयतु देवः । राजा-इ. पा.२सम्भ्रियन्तां कुमारस्या-बुषो राज्यानिषेकसम्माराः । इ.पा.२ बुतो नु खड मो विद्युत्सम्पातः । इ. पा. ४ (निषुण् विलोक्य ) अये. अर्ध्यमस्मै ।

उर्वशी—( यथोक्तमादाय । ) इयं भगवते ऽर्हणा । ( इअं भअ-वदो अरिहर्णो । )

( ततः प्रविशति नारदः )

नारदः—विजैयतां मध्यमलोकपालः ।

राजा—( उर्वशीहस्तादर्धमादायावर्ज्य । ) भगवन्नभिवादये ।

उर्वेञ्ची-भगवन् प्रणमामि । ( भअवं पणमामि । )

नारदः-अविरहितौ दम्पती भूयास्ताम् ।

राजा—( आत्मगतम् । ) अपि नामैवं स्थात् । ( प्रकाशम् । कुमा-

रमाश्चिष्य । ) वत्स भगवन्तमभिवादयस्व ।

कुमार:--भगवन्नौर्वशेय आयुः प्रणमैति ।

नारदः-आयुष्मानेधि ।

मण्डनश्रीरलङ्कारशोभा यस्य । एतादशः सन् हेमप्ररोहो हेन्नः सुवर्णस्य प्ररोहा जटाशाखादयो यस्य तादशः जङ्गमकल्पृक्षो गमनशीलः कल्पृक्ष इव संलक्ष्यते । स्वभावोक्तिरुपमालङ्कारौ । नारदावतारस्यानुरूपं वर्णनं माघकविकृतं शिशुपालवधे प्रथमसंग द्रष्टव्यम् । अर्घः पूजाविधिस्तदर्थे द्रव्यमर्प्यम् । तदुक्तम् — 'गन्धमाल्यादिसंयुक्तमुद्कमर्प्यमुच्यते । ' इति । 'पादार्घाभ्यां च ' इति यत्प्रत्ययः । 'षट् तु त्रिष्ट्यमर्घोर्यं पायं पादाय वारिणि । ' इत्यमरः । उर्वशी—अर्हणा पूजा । 'पूजा नमस्यापचितिः सपर्याचार्हणाः समा ।' इत्यमरः । वारदः—मध्यमलोकपालः मध्यमलोको मत्येलोकस्तस्य रक्षिता। 'पुंसि श्रुतौ मध्यमलोकमत्यौं ' इति त्रिकाण्डीशेषः । नारदः—दंपती जाया च पतिश्च । राजदन्तादिगणे जायाशब्दस्य दम्भावो जम्मावश्च निपात्यते । अत्र उर्वशीपुरूरवसोः निष्पत्यतूहसमागमोपक्षेपणात् 'कार्यं ' नाम पश्चम्यर्थप्रकृतिरुक्ता । राजा — अभिवादयस्य अभिवादनं कुरु । अभिवादनं नामोच्चारणपूर्वको नमस्कारः । आभिमुख्येन वाद्यते आशीरनेनेत्यभिवादनम् । 'समे तु पादयहणमभिवादनमित्युभे ।' इत्यमरः । कुमारः—और्वशेयः उर्वश्या अपत्यं पुमान्

१ ( ससम्भ्रमम् ) अ॰;अर्घोर्धस्तावत्. १ अर्चना इ.; अअं भगवदो अघ्यो । इ. पा ३ विजयतां विज॰ ४ पौरूरवस औवंशेयः प्रणमात । इ. पा.

राजा—-अयं विष्टरोनुगृह्यताम् । नारदः--( तथोपविष्टः । )

( सर्वे नारदमनूपविशन्ति । )

नारदः--राजन् श्रूयतां महेन्द्रसंदेशः ।

राजा--अवहितोऽस्मि ।

नारदः--प्रभावदर्शी मघवा वनगमनाय कृतबुद्धि भवन्तम-नुशास्ति---

राजा-किमाज्ञापयात ।

नारद:---त्रिकालदर्शिभिर्मुनिभिरादिष्टः सुरासुरसंगरो भावी । भवांश्च सांयुगीनः सहायो नः । तेन त्वया न शस्त्रं संन्यस्तब्यम् । इयं चोर्वशी यावदायुस्तव सहधर्मचारिणी भवत्विति ।

उर्वशी—( अपवार्य । ) अहो शल्यं मे हृद्याद्पनीतिमित्र । ( अम्महे सह्यं मे हिअआदो अवणिदं विअ । )

राजा--परवानस्मि देवेश्वरेण । नारदः--युक्तम् ।

राजा-विष्टरः आसनम् । 'विष्टरो विटपी दर्भमुष्टिः पीठाद्यमासनम् । 'इत्यमरः । 'वृक्षासनयोविष्टरः 'इति निपातः । राजा-प्रभावदर्शी अयं शब्दो व्याख्यातपूर्वः । नारदः - अनुशास्ति कर्तव्यत्वेन निर्दिशति । त्रिकालदर्शिभः त्रीन्कालान्भृतभिव-प्यद्वर्तमानान्परयन्त्यवेवशिलैः । सांयुगीनः संयुगे साधुर्युद्धकुशलः । 'प्रतिजनादिभ्यः खल् 'इति खब्प्रत्ययः । 'सांयुगीनो रणे साधुः 'इत्यमरः । संन्यस्तव्यं त्यक्तव्यम् । यावदायुर्यावजीवम् । इयं चोर्वशित्यादिना समप्रफलसम्प्राप्तिकथनात् 'फलागमः 'नाम पञ्चम्यवस्था प्रदिश्तिता । अस्याः कार्येणार्थप्रकृत्या योगा-न्निवेद्दणसन्धः । उर्वशी--शल्यमिव मे हृद्यादपनीतिमिति वा योजना । शल्यं बाणाप्रम् । अत्र दुःखापनयात् 'समयः 'नाम सन्ध्यद्गमुक्तम् । 'समयो दुःखनिर्याणम् ' इति तहक्षणात् । राजा--परवानिस्म देवेश्वरेण महे-

१ त्रैलेक्यद्शिमिरादिष्टः सुरासुरविमदी भावी । भवांश्च सांयुगीनसहायस्तेन न त्वयः शस्त्रसंन्यासः कार्यः । इयं चीर्वशीयावदायुस्ते धर्मचारिणी भवत्विति । इ. पा.

त्वंत्कार्यं वासवः कुर्यात्त्वं च तस्येष्टमाचरेः। सूर्यः समेषयत्यग्निमग्निः सूर्यं च तेजसा ॥ २० ॥

( आकाशमवलोक्य । रेम्भे उपनीयतां स्वयं महेन्द्रेण संभृतः कुमार-स्यायुषो यौवराज्याभिषेकः ।

( प्रविष्टा यथोक्तहस्ता अप्सरसः । )

अप्सरसः—भगवन्नेतेऽभिषेकसंभाराः ( भअवं इमे अभिसेअ-संभाराः । )

नारदः-उपवेश्यतामायुष्मान्भद्रपीठे ।

रम्भा---इतो वत्स । ( इदो वच्छ ।) ( इति कुमारमुप-वेशयति ।)

न्द्राज्ञानुरोधात्तदादिष्टमेव करोमीत्यर्थः । अत्र वाञ्छितसिद्धर्गम्यमानत्वात् 'आन्तदः 'नाम सन्ध्यङ्गमुपक्षिप्तम् । त्वत्कार्यामिति—वासव इन्द्रस्त्वत्कार्यं तवा-भीष्टं कुर्यात् । त्वं च तस्येष्टमाचरेः कुर्याः । एवं युवयोरन्योन्योपकार्योपकारक-भावोस्त्वित्यर्थः । अत्र दृष्टान्तमाह-सूर्योप्तिं तेजसा समेधयति वर्धयति । अप्तिश्व सूर्ये तेजसा समेधयति । 'अप्तिश्व हि दिने सूर्यमनुप्रविशति रात्रौ सूर्य-तेजोप्तिमिति पौराणिकां प्रसिद्धः । ' इति रङ्गनाथः । इमं विषयमधिकृत्य 'दिनान्ते निहितं तेजः सवित्रेव हुताशनः । ' इत्यत्र रघुवंशटीकायां मिलनाथोपि 'सौरं नेजः सायमप्तिं संकमते । आदित्यो वा अस्तं यन्त्रिमनुप्रविशति । अप्तिर्वादित्यं सायं प्रविशति । ' इति श्रुतीरुदाहरति । अप्तरस्यः-अभिषेकसंभाराः-'बिल्ववन्मीकमृत्तिकादिसामग्री ' इति रङ्गनाथः । अभिषेकवर्णनं कविनैव रङ्गवंशे सप्तदशे सर्गे सविस्तरं कृतं तत्रैव द्रष्टव्यम् । नारदः-भद्रपीठं हैमं मणिखचित्रमासनम् । 'नृपासनं तु यद्धद्रासनं सिंहासनं च तत् । हैमं ' इत्यमरः । अत्र रघुनाथः-भद्रासनलक्षणं चोक्तं देवीपुराणे-हैमं च राजतं ताम्रं क्षीरवृक्षमयं च वा । भद्रासनं प्रकर्तव्यं सार्थहस्तसमुिक्कृतम् । सपादहस्तमानं च राज्ञो माण्डलिकान्तरात् ॥ ' वराहसंहितायां च-' त्रिविध-

१ तत्र कार्यमसौ कुर्यात्वं च तस्येष्टकार्यकृत् । सूर्यः संवर्धयत्यग्निमिः सूर्यं स्वतेजसा ॥ इ. पा. २ रम्भे आनीयतां कुमारस्यायुषो योवराज्याभिषकाय महन्द्रण संभृतः संभारः । इ. पा. ३ उपविक्यतामायुष्मनः, अयमायुष्- ४ भद्रपीठे उपवेक्षयति । इ. पा.

नारदः—(कुमारस्य शिरसि कलशमावर्ज्य । ) रम्भे निर्वर्त्यतां दोषो विधिः ।

रम्भा--( यथोक्तं निर्वर्त्य । ) वत्स प्रणम भगवन्तं मातापितरौ च । ( वच्छ पणम भअवन्तं मादापिदरो अ । )

कुपार:-( यथाक्रमं प्रणमति । )

**नारदः**—स्वस्ति भवते ।

राजा--कुलधुरन्धरो भव।

उर्वशी—पितुराराधियता भव । ( पिदुणो आराधइत्तओ होहि । )

(नेपध्ये वैतीलिकौ।)

**प्रथम:**—विजयतां युवराजः ।

अमरमुनिरिवात्रिर्वह्मणोत्रेरिवेन्दुः र्बुध इव शिशिरांशोर्वोधनस्येव देवः । भव पितुरनुरूपस्त्वं गुणैलौंककान्तै-रतिशयिनि समाप्ता वंश एवाशिषस्ते ॥ २१ ॥

क्तस्योच्छ्रायो इस्तः पादाधिकोर्धयुक्तथ्य । माण्डलिकानन्तरजित्समस्तराज्यार्थिनां ग्रुभदः॥ 'इति । नारदः—शेषो विधिनींराजनादिः । रम्भा —
भगवन्तं नारदिमित्यर्थात् । 'भगवन्तं महर्षिम् 'इति क्रचित्पाटः । राजा—
कुलधुरन्थरः कुलधौरेयः धुरं धारयतीति धुरन्धरः । 'संज्ञायां भृतृवृजिधारिसहितपिदमः 'इति खच् । सूत्रे धृधातीर्णिजन्तस्य ब्रहणात् 'खवि न्हस्वः 'इत्यनेन
न्हस्वथ । अमरमुनिरिति—अमरमुनिर्देवर्षिरत्रिः ब्रह्मण इव । अत्रिक्रक्मणे मानसपुत्रः । तदुक्तं मानवसंहितायाम्—मरीचिमज्यङ्गिरसौ—इति । अत्रेरिन्दुश्चन्द्र
इव चन्द्रोत्रेनेत्रसमुत्पत्र इति पुराणानि । तदुक्तं पाद्ये—ब्रह्मणो मानसः पुत्रस्त्वत्रिनीम महातपाः । स्रष्टुकामः प्रजा वत्स तपस्तेषे सुदुस्तरम् । कर्ष्वमाचकमे
तस्य रेतः सोमत्वमीयिवत् । नेत्राभ्यां तस्य सुस्नाव दशधा द्योतयहिशः॥ इत्यादि । एतत्सर्वे 'अथ नयनसमुत्थं ज्योतिरत्रेरिव द्यौः। 'इत्यत्र मक्षिनाथेन
विस्तरश उक्तमत एव विरम्यतेऽस्माभिः । बुधः किलः बृहस्पतिपत्नीतारागमें
सोमेनोत्पादितः । अत्र मत्स्यपुराणम्—ततः संवत्सरस्यान्ते द्वादशादित्यसिभः।

१ वंशवर्धनः । इ. पा. २ वैतालिकद्वयम् , विजयतां इ०. प्रथमः—

द्वितीयः---

तव पितरि पुरस्ताइन्नतानां स्थितस्मिन्
स्थितिमति च विभक्ता त्वय्यनाकम्प्यधेर्ये ।
अधिकतरमिदानीं राजते राजलक्ष्मीहिमवति जलधौ च व्यस्ततोयेव गङ्गा ॥ २२ ॥

अप्सरसः—( उर्वशीमुपेत्य । ) दिष्ट्या पुत्रस्य युवरानश्रिया भर्तुरिवरहेण वर्धसे । (दिहिआं पुत्तस्स जुवराअसिरीए भत्तुणो अवि-रहेण वहृसि । )

उर्वशी—साधारण एषोभ्युदयः । (कुँमारं हस्ते गृहीत्वा । ) एहि वत्स ज्येष्ठमातरमभिवन्दस्व । ( साहारणो एसो अब्भुदओ । एहि वच्छ जेट्टमादरं अभिवन्देहि । )

दिव्यपीताम्बरधरः पीताभरणभृषितः । राज्ञः सोमस्य पुत्रत्वात्सौम्यो राजस्रुतः स्मृतः ॥ 'इत्यादि । बोधनस्य बुधस्य देवः पुरूरवा इव । त्वं लोककान्तैलोकह्यौगुँणैः पितुरनुरूपः पित्रा तुल्यगुणो भव । अतिशयिन सर्वोत्कर्षशालिन
ते वंशे कुले आशिषः समाप्ता एव । सर्वश्रेयोधिगमात्रिरवकाशाः सत्यः
पुनरुक्ततां भजन्ते इत्यर्थः । अत एव गुणैः पितुरनुरूपो भवेत्येवाशास्यसे । अनुरूपभावो रघुवंशे पद्मसर्गे यथा-'आशास्यमन्यत्पुनरुक्तभूतं
श्रेयांसि सर्वाण्यधिजग्मुषस्ते । पुत्रं लभस्वात्मगुणानुरूपं भवन्तमीद्यं भवतः पितेव ॥ 'इति । तय पितरीति-जन्नतानां महात्मनां पुरस्तादेशे स्थितेऽस्मिन् तव पितरि । अनाकम्प्यपैर्थे अनाकम्प्यमक्षोभ्यं धेर्ये
चित्तस्थैर्थं यस्य तस्मिन् । स्थितिमति मर्यादापालके त्वयि च । विभक्ता राजलक्ष्मीहिंमवति हिमाचले जलधौ च व्यस्ततोया विभक्तजला
गङ्गेन्वेदानामधिकतरं राजते शोभते । 'जन्नतानां पुरस्तात्स्थिते ' 'स्थितिमति '
'अनाकम्प्यधैये 'इत्येतानि विशेषणानि हिमवत्यक्षे जलधिपक्षे च योज्यानि ।
उभयोर्मालिनीवृत्तम् । उर्वशी-साधारणोस्माकं सर्वासामस्यसामित्यर्थात् ।

१ दिट्टिआ प्पिमसहीपुत्तअस्स जुअराअसिरिं पेस्विअ भत्तणो अविरहे बाङ्किदि । इ.पा. २ रम्मा-( कुमारं-) जेट्टमादरं-पढमं मादरं । अभिवन्दिहे अहिवादेहि । वन्देहि इ.पा.

कुमारः—( प्रतिष्ठते । )

नारदः -- तिष्ठ समये तत्रभवत्याः समीपं गेच्छिसि ।

आयुषो यौवराज्यश्रीः स्मारयत्यात्मजस्य ते । अभिषिक्तं महासेनं सैनापत्ये मरुत्वता ॥ २३ ॥

राजा-एवमनुगृहीतो भगवता कथं न योग्यो भविष्यति ।

नारद: -- किं ते भूयः पाकशासनः प्रियं करोतु ।

राजा—यदि मे मघवा प्रसन्नः किमतः परिमच्छामि । तथा-पीदमस्तु

( भरतवाक्यम् । )

परस्परविरोधिन्योरेकसंश्रयदुर्लभम् । संगतं श्रीसरवत्योर्भूतयेस्तु सदा सतार्म् ॥ २४ ॥

[ इति निष्कान्ताः सर्वे । ]

॥ इति विक्रमोर्वशीये नाटके पश्चमोऽङ्कः ॥

॥ समाप्तमिरं विक्रमोर्वशीयं नाटकम्॥

ज्येष्ठमातरमौशीनरीम् । नारदः -समये योग्यकाले । आयुष इति -ते तवात्म-जस्यायुषो यौवराज्यश्रीयुवराजलक्ष्मीः । मरुत्वतेन्द्रेण सेनापतेर्मावः सैनापत्यं तत्राभिषिक्तं महासेनं कार्तिकेयं स्मारयित स्मृतिगोचरीकरोति । 'इन्द्रो मरु-त्वान्मघवा 'इत्यमरः । 'कार्तिकेयो महासेनः 'इति च सः । राजा - एवं स्वयम्मिषेककलशामावर्जयता । नारदः -पाकस्य तन्नामकदैत्यस्य शासनो इन्ता इन्द्रः । 'भूयः प्रियं करोतु' इत्यनेन काव्यसंहारलक्षणमङ्गमुपक्षिसम् । तल्रक्षणं तु 'वरप्रदानससम्प्राप्तिः काव्यसंहार इष्यते '। राजा - भरतवाक्यं नटवाक्यम् । नाटकाभिनयसमाप्तौ नटेन सामाजिकेभ्य आशीर्दीयते । प्रस्तावनानन्तरं नट-वाक्याभावादिदं भरतवाक्यमित्युच्यते । परस्परिति - परस्परिवरोधिन्योः पर-

१ राजा-तिष्ठ । सममेव तत्रभवत्याः समीपं यास्यामस्तावत् । इ. पा.

२ अनुगृहीतास्मि भगवता । इ. पा. ३ प्रिथमाहरतु । उपहरतु । उपकरोतु । इ. पा. ४ भगवदन्त्रो सन्दर्भ । इ. पा. श्रमणवदन्त्रमः—

४ भूयादुँद्भूतये सताम् । इ. पा. अस्मादनन्तरम्-

सर्वस्तरतु दुर्गाणि सर्वो भद्राणि पश्यतु । सर्वः कामानवाप्नोतु सर्वः सर्वत्र नन्दतु । इति पद्यं पुस्तकद्वये स्परं विरोधो वैरमनयोरस्तीति तयोः निसर्गभिन्नास्पदयोरित्यर्थः । प्रायेण हीश्वरा भनक्षराः पण्डिताश्च दरिद्रा भवन्ति । एतदनुरोधादिदमुक्तम् । श्रीसर-स्वत्योः । एकसंश्रयदुर्लभमेकत्रवासदुर्लभं संगतं मिलनम् । सहवसतिरित्यर्थः । सतां सज्जनानां भूतयेऽभिन्नद्धयर्थं सदास्तु । अत्र सज्जनानां प्रशंसाया गम्यमा-नत्वात् 'प्रशस्तिः 'नामाङ्गमुक्तम् । तिष्ठक्षणमादिभरते-'देवद्विजनृपादीनां प्रशस्तिः स्यात्प्रशंसनम् । 'इति ॥

काळेवंशोद्भवेनेयं रामचन्द्रस्य सूनुना । मोरेश्वरेणाल्पिया निर्मितार्थप्रकाशिका ॥ नाम टीका सुबोधार्थं बालानां न्यूनमत्र यत् । तद्भुधाः क्षन्तुमर्हन्ति हंसक्षीरनयेन मे ॥ स्वतन्त्राः सर्वतन्त्रेषु लोकमण्डितपण्डिताः । तेभ्योर्पिता तया लक्ष्मीमाधवौ परितुष्यताम् ॥

# इति काळेवंशोत्पन्नेन रामचन्द्रसूनुना मोरेश्वरेण विरचि-तायां श्रीमद्विक्रमोर्वशीयटीकायामर्थप्रकाशिकायां

पञ्चमोऽङ्कः।

गुभं भूयादध्यापकस्याध्येतुश्च ।

# ।रिशिष्टम् ।

चतुर्थाङ्कगतानि रङ्गनाथपठितानि प्राकृतपद्यादीनि । वृ. ९१ पं. १-

( नेपथ्ये सहजन्याचित्रंठेखयोः प्रावेशिक्याक्षिप्तिका । ) पिअंसहिविओअविमणा सहिंसाहिआ [ हंसी ] वाउला समुह्यवह । स्रकरफंसविआसिअतामरसे सरवरुच्छङ्गे ॥ १ ॥

( ततः प्रविशति सहजन्या चित्रलेखा च । )

चित्रलेखा--( प्रवेशानन्तरे द्विपदिकया दिशोऽवलोक्य । )

श्रियसर्व्वावियोगविमनाः सर्व्वासिहता व्याकुला सम्रह्मपाति ।
 मूर्यकरस्पर्शविकसिततामरसे सरोवरोत्सङ्घे ॥

**पिअसर्हाति** – सर्खी सर्खीति वा । उर्वशीविरहदूनचेताः सहजन्योपेतः विह्वला कासारोपान्तोपविद्या चित्रलेखा विलपतीत्यर्थः । संखी सहजन्यां प्रति ससी चित्रलेखा वदतीत्यर्थ इति वा । राविकरसंपर्कसंजातविकासरक्तसरोजव-नमत्साद्याः कदा न भर्तसंदर्शनादिजानितं सुखं संपःस्यत इति सरोविशेषण-ध्वनिः । आक्षिप्तिकालक्षणमाह् भरतः — चन्नत्पुटादितालेन मार्गत्रयविभूषिता । आक्षिप्तिका स्वरपदप्रथिता कथिता वुधैः ॥ ' इति । पात्रप्रवेश एवैतस्यः निवेश: । गाथा छन्द: । तह्नक्षणं च पिङ्गले— पढमं बारह मत्ता बीए अहा-रहेण संमुत्ता । जह पढमं तह तीअं दहपञ्चविद्गसिआ गाहा ॥ ' इति । दश-पञ्चेत्यर्थाचतुर्थचरणे पञ्चदशमात्राविभूषिता भवतीत्यर्थः । विशेषोन्तरं च त-त्रैव-- 'सत्तगणादिहन्ता जो ण लहू छठुणे जो विसमो । तह गाहे विइ अदे छद्रं लहुअं विआणेहु ॥ ' इति । गणश्चतुष्कलः । प्राकृतपद्ये न जगणः षष्टः । छद्र लहुअमिति । एको लघुरेव षष्टो गणः कार्य इत्यर्थः । विषमे ज-गणाभावः । अन्ते गुरुश्चात्राप्यावस्यक इति । हृदयम् ॥ द्विपदिकया दिशोऽ-वलोक्येति । द्विपदिकाख्यगीतिविशेषेण दिगवलोकनं विधायाप्रिमां गार्था पठतीत्यर्थः । दिशोऽवलोक्य द्विपदिकाख्यगीत्या वदतीत्यर्थो दा । तलक्षणं चाह भगवान्भरतमुनि:-- ' शुद्धा खण्डा च मात्रा च संपूर्णेति चतुर्विधा । द्विपदी करणाख्येन तालेन परिगीयते ॥ पादे न पञ्चभागोऽन्ते जौ स्तः षष्ट-द्वितीयकौ । चतुर्भिरीदशैः पादैः शुद्धा द्विपदिछोच्यते ॥ अर्धान्तेऽन्ये स्वरा-नाहः खण्डा स्याच्छुद्धयार्धया । षष्ठेनैकेन गुरुणा मात्राद्विपदिका मता ॥ ज्ञेया शुद्भैव संपूर्णी गुरुणान्ते ऽधिकेन तु ॥ ' इति । हंसीयुगलान्योक्त्या स्वपीडाति-

सहअरिदुक्खालिद्धअं सरवरअम्मि सिणिद्धअम् । वाहोविगिअणअणअं तम्मद्द हंसीजुअलअम् ॥ २ ॥ पृ. ९४ पं. १०— ( अनन्तरे जम्मलिका । ) सहअरिदुक्खालिद्धअं सरवरअम्मि सिणिद्धअम् । अविरलवाहजलोलुअं तम्मद्द हंसीजुअलअम् ॥ ३ ॥

सहजन्या—साहि अस्थि कोवि समागमोवाओ ।

चित्रळेखा--गोरी चरणराअसंभवं संगममणि वज्जिअ कुदो से समागमोवाओ ।

प्. ९५ पं. ४— ( अनन्तरे खण्डधारा । )

चिंन्तादुम्मिअमाणसिआ सहअरिदंसणलालसिआ। विअसिअकमलमणोहरए विहरइ हंसी सरवरए॥४॥ पु. ९५ पं. ७—

( नेपथ्ये पुरूरवसः प्रावेशिक्याक्षिप्तिका । )

- १ सहचरिद्वःखालीटं सरोवरं सिग्धम् । बाष्पापवन्गितनयनं नाम्यति हंसीयुगलम्॥
- २ सहचरीदुःखालीढं सरोवरे सिग्धम् । अविरलवाष्पजलाई ताम्यति हंसीयुगलम् ।
- ३ सीख अस्ति को अपि समागमोपायः।
- ४ गौरीचरणरागसंगवं संगमपाणं वर्जियित्वा कुतोऽस्याः समागमोपायः।
- ५ चिन्ताट्टनमानसा सहचरीदर्शनलालसा । विकसितकमलमनोहरे विहरति हंसी सरोवंरे॥

शयं वर्णयति—सहअरीति । अपवित्यतमुपप्लतम् । ताम्यति ग्लानि भजते ॥ अनन्तरे जम्मिलिकेति । जम्मिलिका गीतिविशेषः । तथा चाह भरतः— उद्वाहो द्विःसकृद्वैकखण्डो द्विशकलोऽथवा । यत्र ध्रुवो द्विराभोगो ध्रुवेऽमुक्तिः स जम्मकः ॥ ' इति । एतस्यैव नाम जम्मिलिकेति मतङ्गमतम् । ' ध्रुवे मुक्ति-रिह्ता पूर्वोक्तलक्षणलक्षिता सा इति श्रीमद्भव्वसोमचरणाः ' । पुनः ' सहचिरे ' इत्येव पठित तृतीयचरणपरिवर्तनेन । अविरलवाहजलोल्लं अविरलबाष्पजलाईम् । ओल्लअमित्याई देशी ॥ स्वण्डधारिति । खण्डधाराख्यो गीतिविशेषः । तल्लक्षणं तु— 'यद्गीतं गुणचर्या च रागेण क्रीडनेन च । तालेन सा खण्डधारा याष्टिकेन प्रकाशिता ॥ 'इति ॥ इंस्यन्यापदेशेन पुनः स्वावस्थामाह-चिन्तेति । गजान्योक्त्या जायाविरहायासितस्योनमक्तस्य पुरूरवसो रंगमू-

गृहणं गइन्द्रणाहो पिअविरहुम्माअपअलिअविआरो । विसइ तरुकुसुमिकसलअभूसिअणिअदेहपब्भारो ॥ ५ ॥ g. ९५ पं. ९—

( इति मूर्छितः पति । पुनर्द्विपदिकयोत्थाय निःश्वस्य । ) मैइ जाणिअ मिअलोअणि णिसअरु कोइ हरेइ । जाव णु णवतिष्सामल धाराहरु विरसेइ ॥ ७ ॥ पृ. ९७. पं. २— ( अनन्तरे चर्चरी । )

जिलहर संहर एहु कांपिमआढत्तओ अविरलधारासाराहेसामुहकुन्तओ। ए मइं पुहवि भमन्ते जइ पिअ पेक्खिमे तच्छे जं जु कराहास तं तु सहीहिमि॥८॥

- १ गहनं गजेन्द्रनाथः प्रियाविरहोन्मादपकटितविकारः । विश्वति तरुकुसुमिकसलयभूषितिन जेंदहपाग्भारः ॥
- २ हृदयाहितप्रियादुःखः सरोवरे धुतपक्षः । व्याधापविन्यतनयनस्ताम्यति हंसयुवा ॥
- ३ मया ज्ञातं मृगलोचनां निशाचरः कोऽपि हरति । यावच्च नवतडिच्छचामलो धाराधारो वर्षति ॥
- ४ जलघर संहरात्र कोपमाज्ञमः । आवरलघारासारदिशामुखकान्तः । ए अहं पृथ्वी भ्रमन्यदि प्रियां प्रेक्षिण्ये । तदा यद्यत्करिष्यसि तत्तस्सहिष्ये ॥

मावाक्षिप्तिकया प्रवेशं सूचयति—गहणामिति । देहप्राग्मारो देहाभोगः । हंसान्यापदेशेन राजा स्वदुःखातिरेकमाह—हिअअ इति । व्याधापविलातनयनः । धृतपक्षः । कम्पितपक्षः पक्षेऽसहायः । 'पक्षः पार्श्वगरूसाध्यसहायबलमित्तिषु ' इति त्रिकाण्डी । व्याधत्रासितनेत्रः ॥ मह जाणिअ इति—नुर्निश्चये । यावजलधरो वर्षति तावन्मगलोचनामुर्वशी कोऽपि राक्षसो हरतीति मया निश्चयेन ज्ञातम् । वर्षणोत्तरं न्नु जलदिनश्चयान्तेन नीता क वा गता मत्प्राणप्रिया किमिदानीं करोमि मन्दभाग्य इति । इति कापि सकरणं विचिन्त्येत्युत्तरचूर्णिकासंगितः । 'मइ कोइ 'इति च 'मया कोऽपि इत्यर्थे देशी ॥ अनन्तर इति —चर्चरीसंज्ञो गीतिविशेषः । तनुक्तम्— 'हुतमध्यलयं समाश्रिता पठति प्रेमभरात्रटी यदि । प्रतिमण्डकरासकेन वा हुतमध्या प्रथमा हि चर्चरी ॥ ' 'सोमो वा प्रतिमण्डकः । ल्वादितालो लोके-ऽसौ रास इत्यभिधीयते ॥' इति । मेषं प्रत्याह—जलहरेति—ए इति संबोधन

९७ पं. ५-प्रत्यादिशामि ( अनन्तरे चर्चरी । ) गर्नेष्ठमाइअमहुअरगीपहिं वज्जन्तेहिं परहुअतूरेहिं । पसरिअपवणुट्वेहिअपह्नवणिअरु सुललिअविविहपआरेहिं णच्चइ कप्पअरु ॥ ९ ॥

इति नर्तित्वा ।

पृ. ९८ पं. २—अन्वेषयामि—

(पाठस्यान्ते भिन्नकः।)

दहआरहिओ अहिअं दुहिओ विरहाणुगओ परिमन्थरओ ! गिरिकाणणए कुसुमुज्जलए गअजूहवई तह झीणगई ॥ १० ॥ ( अनन्तरे द्विपदिकया परिकम्यावलोक्य च सहर्षम् । )

 ९९ पं. ६— ( अनन्तरे खण्डकः । ) संपत्तविसूरणओ तुरिअं परवारणओ ।

सपत्तावसूरणआं तुरिअं परवारणओं । पिअतमद्सणलालसओं गअवरु विद्याअमाणसओं ॥ ११ ॥

९ गन्योन्मादितमधुकरगीनेर्वाद्यमानेः परभृतृष्टेः । प्रसृतपवनोद्दक्षितपञ्चवनिकरः सुर्लालनविविषमकारेर्नृत्यति कल्पतरः ॥

२ दियनारहिनोऽधिकं दुःखिनो विरहानुगनः परिमन्थरः। गिरिकानने कुसुमोऽज्वलं गजयूथपनिस्तथा क्षीणगतिः॥

३ संपाप्तखंदस्त्वरितं परवारणः। पियतमदर्शनलालस्य गुजरुते ज्ञि

प्रियतमदुर्शनलालसी गजवरी विस्मितमानसः ॥

एवमर्थे वा । 'संहर एहु कोपम् ' इति पदत्रयम् । एहु एतिस्मन्मिछक्षणे जने कोपं संहर । मा कुर्वित्यर्थः इति वा । 'मइं तच्छे जं जुं' इत्यादयोऽहं तदा यद्यदित्यर्थे देशीशब्दाः । वसन्तवर्णनेन जलधरसमयप्रत्यादेशमाह्—गन्धुस्माइअ इति गितिस्तूर्थेरित्युपलक्षणे तृतीया । प्रसृतेनेतस्ततः संचलता वायुनोद्वेलनशीलक्ष्य्यलः प्रकृविनकरः किसलयसमुहो यस्य सः । एतेन प्रकृविनकरस्य करत्वं गम्यते । पाठस्यान्ते भिन्नक इति । 'पाठो वाद्याक्षरोत्करः ' इति भरतः । भिन्नको रागविशेषः । तथा चाह भरतः—'पङ्जमध्यभिकोत्पन्नो भिन्नको मध्यमो बहुः । पङ्जप्रहांशो मन्यासो मद्रसोऽन्तोऽथवा भवेत् ॥ पङ्जादिमूर्च्छनः शुद्धः संचारिणि सकाकालः । प्रसन्नादियुतो दानवीरे रौद्रेऽद्धते रसे ॥ दिनस्य पश्चिमे यामे प्रयोज्यः सोमदैवतः ॥' इति ॥ गजान्योक्त्या स्वावस्थामाह—दइआरहिओ इति । भ्रमतीत्यध्याहारः । गजयूथपतिरहं स्वीयां प्राणप्रियामिष रक्षितुं न शक्तः । कथं मे युथपतित्वं धिक् च माांमत्यतिदुःखे कारणम् । अनन्तरे स्वण्डक इति । खण्डको गीतिविशेषः । त्रछक्षणं तु—' विरह्वयापृता या तु पठेद्वीति जुन्गीलवी । प्राकृतेन प्रवन्धेन खण्डकः स उदाहृतः ॥ ' इति । गजान्यापदेशेन स्वावस्थां पुनराह—संपत्तिद्ध्यापित । विचरतीति

(तेना खण्डकान्तरे चर्चरी।)

वंहिण पै इअ अब्भित्थिअमि आअक्खिह मं ता
एत्थ अरण्णे भमन्ते जह पह दिही सा महु कान्ता ।
णिसैन्महि मिअङ्कसारिसे वअणे हंसगई
ए चिण्हे जाणिहिसि आअक्खिउ तुज्झ मई ॥ १२ ॥

( चर्चिरिकयोपविदय । अञ्जिलं बद्धा । । ) घृ. ९९ पं. ८— ( चर्चिरिकया विलेक्य । ) षृ. १०० पं. ७— ( अनन्तरे खुरकः । )

९ बहिण परिमत्यभ्यर्थये आचक्ष्व मम ताम् अत्रारण्ये श्रमता यदि त्वया दृष्टा सा मम कान्ता । निशामय मृगाङ्कसदृशेन वदनेन हंसगतिः अनेन चिह्नेन ज्ञास्यस्याख्यातं तव मया ॥

शेषः । परबलदलनोऽप्यहं स्वप्रियतमासंरक्षणेऽपि क्षमो नास्मीति खेदे विस्मये च हेतुगर्भे विशेषणं परवारण इति । विसूरण इति ' खिंदेर्विसूरः ' इति विसूरादेशः ॥ तेना खण्डकान्तरे चर्चरीति । तेनेति मङ्ग-लार्थकमक्षरद्वयम् । तेनकलक्षणमाह् भगवान्भरतमुनिः—' ॐ तत्सदिति निर्दे-शात्तत्त्वमस्यादिवाक्यतः । तदिति ब्रह्म तेनायं ब्रह्मणा मङ्गलात्मकः ॥ लक्षित-स्तेन तेना' इति । अन्यत्रापि-' तेकारः शंकरः प्रोक्तो नाकारश्च उमा तथा । गी-तादौ तेन वक्तव्यं तेना इत्यक्षरद्वयम् ॥ इति । खण्डकचर्चयोर्रुक्षणं प्रागुक्तमेव । बर्हिणं प्रत्याह-बंहिण पे इति । वर्हिण पे परम् । त्वामिति वा । ' आअक्खिह म ता अथ वण भमन्ते' इत्यपि क्वचित्पाठः । निशामय शृणु । पाटान्तरे— 'आचक्ष्व मां ताम् । अथ वने भ्रमता ।' मां प्राते तामाचक्ष्वेत्यर्थः । वदनेने-त्युपलक्षणे तृतीया ॥ चर्चरिकयोपविश्येत्यादौ चर्चरिका गतिविशेषः । ताल-विशेषो वा । बभाण च भरतः-' विरामान्तद्वृतद्वन्द्वं लघून्यष्टौ च चर्चरी ' इति । यथा-'०० । ८ । । । । । । । । 'अन्निलं बद्धेति । यदुक्तम्-'पता-काहस्ततलयोः संश्लेषादञ्जलिर्मतः । देवतागुरुविप्राणां नमस्कारेष्वयं कमात्॥ कार्यः शिरोमुखोरःस्था नृभिः स्त्रीभिर्यथेष्टतः ॥' इति । अनन्तरे खुरक इति-खरको नृत्यविशेषः । तदुक्तम्--पठमञ्जरिरागसंयुतं यद् द्वृतमध्येन लयेन यत्प्रयुक्तम् । प्रतितालयुतं च नर्तनं तत्खुरकाख्यं मुनये शिवेन दत्तम् ॥ ' छ-घुर्द्रुतद्वयं यत्र प्रतितालः प्रकीर्तितः ' इति । सुरकाख्यो गेयविश्चेषो वा । आह च भरतः-'पूर्वपूर्वाक्षरत्यागे योऽन्यो वर्णचयः स चेत् । उत्तरोत्तरसंघादौ विज्जन्झरंकाणणलीणओ दुक्तविणिग्गहबाहुपीडओ। दूरोसारिअहिअआणन्दओ अम्बरमाणे भमइ गइन्दओ॥ १३॥ ( खुरकान्ते वर्वरी)

हेछे हेछे

परहुअ महुरपलाविणि कन्ति णन्दणवण सच्छन्द भमन्ती । जइं पंइ पिअअम सा महु दिही ता आअक्साहि महु परपुट्टी ॥१४॥ ( एतदेव नर्तित्वा वलन्तिकयोपसत्य जानुम्यां स्थित्वा ) भविति पृ, १०० पं. ११— ( नामकेन किंचिद्वलित्वा ) ( आकारो । ) पृ. १०१ पं. १०—

सुखमास्तां भवती । साधयामस्तावत् । ( उत्थाय द्विपदिकया परि-कम्यावलोक्य च । ) अये दक्षिणेन वनधारां प्रियाचरणनिक्षपशंसी नूपुरशब्दः यावदेनमनुगच्छामि । ( परिकम्य । )

श्विद्याधरकाननलीनो दुःखिनिर्मतचाष्पोत्पीडः ।
 दुरोत्सारितहृदयानन्दः अम्बरमानेन श्रमित ग्रोनेन्द्रः ॥
 परभृते मधुरप्रलापिन कान्ते नन्दनवने स्वच्छन्दं भ्रमन्ती ।
 यदि परं प्रियतमा सा मम इष्टा तद्यांचक्ष्व मम परपुष्टे ॥

खुरकः परिकीर्तितः ॥' इति । गजान्यापदेशेन पुनः स्वावस्थामाह—विज्जज्ञरिति—अम्बरमानेनेत्युपलक्षणे तृतीया अतिविशाल इत्यर्थः । परभृतां प्रत्याह—हेक्ठे हेले हे रे हे रे । परहुएति । आदरे द्विश्वेक्तः संबोधने मधुरप्रलापिनि । कान्ता मनोनयनानन्ददायिनी । नन्दनवने स्वच्छन्दं अमन्तीखादीनि प्रियतमाविशेषणानि वा । 'परभुते परपुष्टे' इत्यर्थपौनरुक्त्यं ववनुरुन्मस्तत्वान्न दोषावहम् । यद्वा । 'मधुपरपुष्टे' इत्येकं पदम् । मधुना पुष्परसेन परमत्यन्तं पुष्टे इत्यर्थः । मधुपरा चासौ पुष्टेति वा । मधौ वसन्त इति वा ॥
[ वल्लन्तिका तदुपान्नं स्यादिहीना मन्द्रदेवता । सन्यासांशप्रहे—
' वलन्तिका तदुपान्नं स्यादिहीना मन्द्रदेवता । सन्यासांशप्रहे—
शृक्षारे शार्ष्विणीदिता ॥ ' इति । वामकेनिति । वामकं पार्श्वस्थितवस्ववन्
लोकने संस्थानविशेषः । यदुक्तम्—' धुतेन शिरसा यन्तु पार्श्वन विल्तेन
च । तद्वामकं वे करणं पार्श्वस्थस्यावलोकने ॥' इति । विश्वोनिति ।
वनधाराया दक्षिणमागे । धारा पाक्कः । दक्षिणेनेत्येनप्प्रत्ययान्तो निपातः ।
तयोगे च वनधारामिति द्वितीया । ' धारा पद्धौ इवद्वव्यस्ववेऽश्वगतिपञ्चके ।'

पिञ्जञमविरहिकलामिअवअणओ
अविरलवाहजलाउलणअणओ
द्सहर्द्वस्विसंदुलगमणओ
पसिरअउस्ताविदिवअअङ्गओ
अहिअं दुम्मिअमाणसओ द्रिअं गओ
काणणं परिभमइ गइन्दुओ॥ १५॥

(इति ककुभेन षडुपभङ्गाः।)
(अनन्तरे द्विपदिकया दिशोऽवलोक्य।)
पिअकरिणीविच्छोइअओ गुरुसोआणलदीविअओ।
वाहजलाउललोअणओ करिवरु भमइ समाउलओ॥ १६॥

ष्ट. १०२ पं. १२-- ( उपविश्य चर्चरी । )

रे रे हंसा किं गोइजाईं। (इति नर्तित्वा उत्थाय।)

पृ. १०३ पं. २— ( चर्चरी । )

गैइअणुसारे मह लक्किज्जह ।

[ वर्चरिकयोपसृत्याञ्जलिं बद्धा ]

पृ. १०३ पं. ५— ( पुनश्चर्चरी । )

### केंद्रं पदं सिक्खिउ ए गइलालस सा पदं दिही जहणभरालस १७

- प्रियतमाविरहक्कान्तवदनः अविरलबाष्पजलाकुलनयनः ।
   दुःसहदुःखविसंष्ठलगमनः प्रसृतगुरुतापदीप्ताद्गः ।
   अधिकं दुनमानसो दरीं गतः कानने परिभर्मति गजेन्द्रः ॥
- २ प्रियकरिणीवियुक्ती गुरुबोकानलवीप्तः । बाष्पजलाकुललाचनः करिवरी भगति समाकुलः ॥
- ३ रे रे इंस किं गोप्यते।
- ४ गत्यतुसारेण मया लक्ष्यते!
- ५ कस्मात्त्रया शिक्षितमेतद्गतिलालस सा परं दृष्टा जघनभरालसा ॥

इति विश्वलोचनः । द्विपान्यापदेशेन स्वदुःखातिरेकमाह—पिअअमिव-रहोति —िवसंष्टुलगमनः स्खलद्गतिः । ककुभेन षडुपभङ्गा इति —ककुभा-स्थरागेण । उक्तं च भरतेन—' मध्यमापद्यमीधैनत्युद्भवः ककुभो भवेत् । धां-श्रम्हः पद्ममान्तो धैवतादिकम्चर्च्छनः । प्रसन्नमध्यारोहिभ्यां करुणे यमदै-वतः । गेयः शरदि ' इति । उपभङ्गा अवच्छेदाः ॥ उन्मादातिशयव-शास्तुनस्तमेवार्थमाह—पिअकिरिणीति । विच्छोइअओ इति वियुक्ते देशी । रे हंसा इति—हे गतिलालस गतौ गमनविषये लालसामिलाषः यस्य । त्वयैतत् । अर्थाद्रमनम् । कस्माच्छिक्षितम् । गमनान्यशानुषपत्यैव सा षरं नि- ( पुनश्चर्चरी । ' हंस प्रयच्छ ' इत्यादि पठित्वा द्विपदिकया निरूप्य । विहस्य । ) पृ. १०३ पं. ७—

> ( अनन्तरे कुटिलिका । ) मैम्मररणिअमणोहरए (मलघटी ।) कुंसुमिअतरुवरपलुविए। ( चर्चरी । )

दहआविरहुम्माइअओ काणणे भमइ गइन्द्ओ ॥ १८ ॥ (द्विलयान्तरे चर्चरी।)

गोरांअणाकुङ्कुमवण्णा चक्का भणइ मह। महुवासर कीलन्ती धणिआ ण दिही पह ॥ १९ ॥

( चर्चरिकयोपसृत्य जानुभ्यां स्थित्वा । ) વૃ**. ૧**૦૪ વં. ૧૧

१ मर्मरराणितमनोहरे । २ कुछमिततस्वरपङ्गाविते ।

३ द्यिताविरहोन्मादितः कानने श्रमति गजेन्द्रः॥

४ गोरोचनाकुंकुमवर्ण चक्र भण माम्। मधुवासरे कींडन्ती धनिका न हष्टा त्वया॥

श्वितं त्वया दृष्टा । यद्वा ए गङ्लालस इति पदद्वयम् । लालसार्थोद्गतिशिक्षणे साभिलाष । चेदियं त्वया न दृष्टा तहींतद्गतिरेतस्या मत्प्राणप्रियाया गतिर्गमनं कंड कथं शिक्षितमभ्यस्तमित्यर्थः । कइं केन शिक्षितमुपदिष्टमिति वा । एतद्ग-तिलास्यमित्यपि केचित् । अर्थापत्त्यैव त्वत्कृतैतद्द्र्शनमवधार्यत इति तात्पर्यार्थः । 'कइं ' इति देशी संबोधने बहुवचनम् । अग्रे च त्वयेत्येकवचनमुन्मत्तोक्तर्न दोन पकृत् । वस्तुतस्तु दूरादाह्नाने हंसा इति द्वतान्तत्वादेकवचनमेव । कुटिलि-केति । कुाटीलेका नाट्यविशेषः । तदुक्तम्—' रागेण रहितं यतु चार्धमत्त-लिकायुतम् । भाष्यैव च तन्नाट्यं कुटलीसंज्ञकं मतम् ॥ ' अर्द्धमत्तलीलक्षणं तु ं उपेतापसृतौ पादौ वामश्रेद्रेचितः करः । कट्यामन्यस्तदा त्वर्द्धमत्तरुी तरुणी-मदे ॥ ' इति । गजान्योक्त्या पुनराह—मन्मर इति । ......। मर्मरः शुष्कपर्णध्वनिरिति यद्यपि तथापि विशिष्टवाचकानां पदानां विशेषणवाचक**प**-दसानिध्ये सित विशेष्यमात्रपरत्वीमत्यभियुक्तोक्तेः शुष्कपत्रमात्रपराऽयं मर्म-रशब्दः । यद्वा मर्मरः स्वरश्च राणितं च पक्ष्यादीनां ताभ्यां मनोहरे ॥ महा-घटीति । महघटी नाट्यविशेषः ॥ द्विलयान्तरे चर्चरीति । नृत्यगीत-वाद्यानां साम्यं लयः । 'लयः साम्यम् ' इत्यमरः । तस्य च त्रैविध्यमुक्तम-न्यत्र—दुतो मध्यो विलम्बश्च लयः स त्रिविधो मतः ' इति ॥ वकवा-कीमाह-गोरोअणेति । चका चक्रवाकी । 'कोकश्रकश्रकवाकः ' इति

( अस्यान्तरे अर्धद्विचतुरस्रकः ।

## पंककमवहिअगुरुअरपेम्मरसे।

(सरं) हंसजुआणओ कीलइ कामरसे ॥ २० ॥

( चतुरस्रकेणोपेत्याञ्जलि बद्धा । )

पृ. १०५ पं. ७ (नागराजस्तिष्ठति--- ) [ कुटिलिका । ]

कॅरिणीविरहसंताविअओ।

(मलघरी।)

कांणणे गन्धुद्धअमहुअरु ॥ २१ ॥

एकक्रम (एकेक) वर्धितगुरुतरप्रेमरसेन । इंसपुवा कीडित कामरसेन २ करिणीविरहसंतापितः । ३ कानने गन्धोद्धतमधुकरः ।

त्रिकाण्डी । अर्द्धद्विचतुरस्रक इति । नन्यावर्तापरनामकः संस्थानविशेषोऽर्घ-चतुरस्रकः । स च द्विवारं कृतत्वादर्धद्विचतुरस्रक इत्युच्यते । लक्षणं तु—' अ-स्यैव चेचरणयोरन्तरं स्यात्षडङ्गुलम् । वितस्तिमात्रमथवा नन्यावर्ते तदुच्यते ॥ ' इति । अस्यैवेति प्रकृतसंस्थानस्येत्यर्थः । अयमेव चार्यचतुरस्रक इत्याहः । 'कमलसेविनि भ्रमरे प्रणयं करिष्ये 'इत्युपक्रम्यानन्तरं दृष्टं हंसं वर्णयति— एककम इति । 'सरे' इति पदिविहिनो वा पाटः । कामरसेन कामाभिनिवेशेने-त्यर्थः । यद्वा उन्मादातिशयवशेन भ्रमरमेव हंसबुद्धचा वर्णयति-एकेति । अथ वा हंसान्योक्त्या स्वावस्थामाह एक्वेति । एकक्रमवर्धितगुस्तरप्रेमरसः । शरेण हंसयुवा नावकीडति कामरसेन ॥ कामस्य रसोऽभिनिवेशो यस्मिन्नेतादशेन शरेण विद्ध इति शेषः । एककमेण युगपद्वर्धितिस्छित्रः । प्रियाविरहेणेति भावः । गुरुतरः प्रेमरसो यस्येतादशो हंसयुवा नावकीडति । ईषत्कीडामपि न करो-तीत्यर्थः । यद्वा । हंसजुआणओ इत्येकमेव पदम् । कुसुमसायकसायकाभितप्तः प्रियाविच्छेदाच्छित्रप्रेमा हंसयुवा कीडतीति शिरश्वालने । अपि तु कथमपि कीडा-लेशमपि न करोतीति भावः । 'रृधू छेदने' इति धातुः । 'निर्गतसरे' पाठान्तरे कामरसेन कामाभिनिवेशेन । उपलक्षित इति शेषः । यद्वा व्यतिरेकदछान्तेन योज्येयं गीतिः । कामरसेन युगपदुत्पादितगुरुतरप्रेमरसो इंसयुवा कीडति । अहं तु दैवदग्धो न तथेति भावः । पेम्मरसे सरे कामरसे इत्यादिषु प्रथमा-'प्राकृते लिङ्गवचनमतन्त्रम्' इत्यादि हेमचन्द्रायुक्तत्वाद्वोद्धव्ये ॥ चतुरस्रकेणेति । संस्थानविशेषश्चतुरस्रकम् । यदुक्तम्—नन्यावर्तस्थयो-रथों भवेदछादशाङ्गलम् । अन्तरे चतुरैः स्थानं चतुरस्रं तदोदितम् ॥ गजान्यापदेशेनाह - करिणीति । गन्धोद्धतो गर्वोद्धत इति वा । ≰ति

यू. १०५ पं. १०--

(स्थानकेनावलोक्य।)

ष्ट. १०५ पं. १२--

( अनन्तरे चर्चरी । )

हैं पें पुच्छिमि आअक्खिह गअवर लिलेअपहारे णासिअतस्वरः। दूरविणिज्ञिअससहरकन्ती दिटी पिअ पें संग्रह जन्ती॥ २२॥

प्. १०७. पं. २— ( अनन्तरे खण्डिका । )

पंसरिअखरखुरदारिअमेइणि वणगहणे अविचलु । परिसप्पइ पेच्छह लीणो णिअकज्जुज्जुओ कोलु ॥ २३ ॥

१ अहं त्वां पृच्छामि आचक्ष्य गजवर लिलतप्रहारेण नाशिततस्वर । दूरविनिर्जितसश्चरकान्ति-दृष्टा प्रिया त्वया संमुखं यान्ती ॥ २ प्रमृतखरखुरदारितमेदिनीर्वनगहनेऽविचलः। परिसर्पति पदयत लीनो निजकार्योग्रुकः कोलः ॥

गजो श्रमतीति शेषः । 'गन्धः संवन्धलेशयोगन्धकामोदगर्वेषु' इति हेमचन्दः । स्थानकनेति । स्थानकमालापविशेषः । तथा चामाणीद्धरतः—' स्थानकं तद्व-देव स्यात्पृथगतभूविदारिकम् ' इति । तद्वदिति प्रकृतालापविदित्यथः । गजं प्रति प्रियाप्रश्नि पृच्छिति—हं पं इति । द्रमत्यन्तं विनिर्जिता पराजिता । आह्वादकतातिशयनिष्कलङ्कतादियुतमुखेनेति शेषः । शशलाञ्छनकान्तिर्यया । शशकादकतातिशयनिष्कलङ्कतादियुतमुखेनेति शेषः । शशलाञ्छनकान्तिर्यया । शशकाभ्यन्ते पूर्णचन्द्रता द्योत्यते । अनन्तरं खिण्डकंति । गीतिविशेषः खाण्डका । यदुक्तम्—' पर्यायेण शनैरितर्यङ्गतमुक्तं धुतं शिरः । श्रीरागकुम्भतालेन निषद्धा खिण्डका मता ॥ 'इति । कुम्भतालश्च—' कामबाणद्वता यत्र अर्धचन्द्र-स्ततः परम् । दिवरामो लघुश्चैको बिन्दुश्चार्यद्वतो भवेत् । दिवरामो लघुद्वन्द्व-द्वतो लघुविरामवान् ॥ 'इति । तथा—' ते ते ते ते ते ते ति थ्ये थे ते ति थ्ये थे ते ति थ्ये थे ते ति थे थे ते ते थे थे ते ति थे थे ते ति थे थे ते ति थे थे ते ते थे थे ते ति थे थे ते ते थे थे ते ति थे थे ते ते थे थे ते ति थे थे ते ति थे थे ते ते थे थे ते ति थे थे ते ते थे थे ते ति थे थे ते ते थे थे ते ति थे थे ते ति थे थे ते ते थे थे ते ति थे थे ते ते थे थे ते ति थे थे ते ति थे थे ते ते थे थे ते ति थे थे ते ति थे थे ते ते थे थे ते ति थे थे ते ते थे थे ते ति थ

पृ. १०७ पं. ६— [ अनन्तरे चर्चरी । ]
फेलिहसिलाअलिणम्मलिण्डभरु
बहुविहकुसुमिवरइअसेहरु ।
किंणरमहुरुगीअभणोहरु
देवखायहि महु पिअअम महिहरु ॥ २४ ॥

( चर्चरिकयोपसृत्याञ्जिलं बद्धा । )

पृ. १०८. पं. ५— [ अनन्तेर कुटिलिका । ]
पंसीअ पिअअम सुन्दरि एणए खुहिआकरुणविहङ्गमए णए ।
सुरसरितीरसमूसुअएणए अलिउलझंकारिए णए ॥ २५ ॥

१ स्फटिकशिलानलिर्मलिनर्भर
 बहुविधकुस्त्रमविरचितशेखर ।
 किनरमधुराद्गीनमनोहर
 किश्चय मम प्रियतमां महीधर ॥
 प्रसीव प्रियतमं सन्दर्शि एनया [निदि] श्वभिताकरुणविरुङ्गमके नत्या [निदि] ।
 स्रसिर्तारसम्रत्सुकेणके [ त्सुकेनदि ] अलिकुलझंकारित गदि ॥

घणार्थे कृतोद्योगः परिसर्पति इतस्ततो अमिति । प्रमृतखरखरेति कन्दायुत्खन-नार्थे भूमिदारणम् । बुभुक्षया पीडितः क्रोधवशतः पृथ्वीदारणं वा । वराहस्वभाववर्णनं वा । पक्षे धीरः ऋडिार्थं वनगहने लीनः प्रियतमान्वे-पणरूपनिजकार्योद्युक्तो भ्रमति । प्रबलतरिवरहिखन्नो हस्तपादेन भूम्या-**₹फालनं च करोति । पर्यतेत्युन्मादवशादाकाशवचनम् । यद्वा शिलोचयदर्शन-**प्रवृतोऽन्तरा दृष्टं वराहं वर्णयति-पसरिएति । पर्वतं प्रति प्रार्थयते-फालिह-सिलेति । स्फटिकारीलातलैर्निर्भरमत्यन्तं निर्मलः । निर्मलनिर्भरेत्यत्र प्राकृते पूर्वनिपातानियमान्निर्भरनिर्मलेति विधेयम् । यद्वा निर्मलेत्यन्तमेकं पदम् । नि. र्भरेत्यारभ्य शेखरान्तमेकम् । देवखावहीति दर्शयेत्यर्थे देशी । 'निर्मलनिर्झर ' इत्यपि कवित्पाठः । नदीत्वेन ज्ञातां प्रियां प्रत्याह-पसीपति । सुन्दिर नदि प्रियतमे नदीरूपे प्रियतमे । एनया नत्या प्रसीद प्रसादं रचय । प्रियतमे मयीति वा मत्कृतनमस्कारेण नदीभावं त्यक्त्वा आलिक्ननादिना मयि अनुप्रहं विधेद्दीत्यर्थः । क्षुभितेत्यादयो नदीसंबुद्धयः । नमस्कारादिना नदीभावापनयनप्र-वृत्तं मामुदीक्य स्वाश्रयविनाशशङ्खया क्षाभिताः प्रियागतिस्वरादानुकरणेन मत्पी-कल्लादकरुणा विहक्तमा हंसपिकादयो यस्यां तत्संबुद्धिः । एवं च वियोग.

( कुटिलिकान्तरे चर्चरी । )

पुट्विद्सापवणाहअकलोलुग्गअवाहओ मेहअ अङ्ग णच्च सललिअं जलणिहिणाहओः हसरहङ्गसङ्खकुङ्गमकआमरण

[ हंसविहङ्गमकुङ्गमसङ्गकआ-इ. पा. ]

करिमअराउलकसणकमलकआवरणु । वलासलिलुव्वलिअहत्थदिण्णतालु

ओत्थरइ दसदिस रुन्धेविणु णवमेहआलु ॥ २६ ॥

( चर्चरिकयोपसृत्य जानुभ्यां स्थित्वा । )

पृ. १०९. पं. ५-- ( चर्चरी । )

सुरसुन्दरि जहणभरालस पीणुत्तुङ्गघणत्थणि थिरजाव्वण तणुसरीरि हंसनइ।

१ पूर्वदिकपवनाहतकहोलोद्गतबाहुमेघाक्षेर्नृस्यति सललितं जलानिधनाथः ।
हंसरथाङ्गराङ्ककुङ्कुमकृताअरणः
करिमकराकुलकृष्णकमलकृतावरणः ।
वेलासलिलोद्वेहितवत्तहस्ततालो
अवस्तृणाति स्वादिशो रुद्धा नवमेघकालः ॥
२ स्रस्टन्दरी जघनभरालसा पीनां चुङ्गघनस्तना

जन्यपीडकत्वे सत्यपि एतादशमद्विरोधिवहगाश्रयदानेनापि मत्पीडाकरणं तव नोचितिमिति व्यज्यते । सुरसिरदूपायास्तव तीरे समुत्सुका एणा मृगा यस्यास्तत्संबुद्धिः । सुरसिरिदिति संबुद्धयन्तं भिन्नं वा पदम् । सुरसिरितिरित्यनेन च त्वमेतादशी मत्प्रतिपक्षिपक्ष्याश्रयदानिनरताहं तु त्वियि नितरामुत्किष्ठित इत्यहो ते नैष्ठुर्यमिति ध्वन्यते । उन्मादातिशयवशतो नदीं समुद्रत्वेन कल्ल-यंस्तं च नर्तकत्वेन वर्णयति—पुट्यादिसीति । वेलायां सिललस्य यदुद्वेद्धित-माधातस्तेन दत्तो हस्ततालो येन सः । हस्तदत्तेत्यत्र प्राकृते पूर्वनिपातानियमाद्द्यहस्तिति विधेयम् । भोत्थरह अवतरतीति वा । रुन्धेविणु स्द्वेत्यर्थे देशी । मृगमनुयुद्धे सुरसुन्दरीति-स्थिरयौवनात्वे सुरसुन्दरीत्वं हेतुः । एतादश्विशेष-णोपलक्षिता मित्रिया वने भ्रमन्ती यदि त्वया दृष्टा तत्ताई मां विरहणरावारात्समु-

गैअणुज्जलकाणणे मिअलांअणि भमन्ते दिष्ठ पंइं तह विरहसमुद्दन्तरे उत्तारहि मइं॥ २७॥ पृ. १११ पं. १ ( आदास्ये तावदेनम्— )

[ प्रहणं नाटयति । ]

पैणइनिबद्धासाइअओ वाहाउल्लिष्ठणअणओ।
गअवइ गहणे दूहिअओ परिभमइ खामिअवअणओ॥ २८॥
(द्विपदिकयोपमृत्य गृहीत्वात्मगतम्।)

पृ. १**१**२. पं. ८--

लंप पक्स विणु हिअए भवावि जह विहिजोप पुणि तर्हि पाविमि । ता रण्णे विणुकरिमि णिडभन्ती पुण णइ मेल्लइं ताह कअन्ती ॥ २९ ॥

(इति चर्चारिकयोपसृत्य लतामालिङ्गति । ततस्तदीयस्थानमाकम्यैव प्रविष्टोर्वशी । )

- श गगनोष्ड्वलकानने मृगलोत्त्रना भ्रमन्ती ।
   कृष्टा त्वया तद्विरहसमुद्रान्तराहुत्तास्य माम् ॥
- २ प्रणयिनी(बद्धास्वास) बाष्पाकुलनिजनयनः । गजपतिर्गहने दुःखितः परिभ्रमति क्षामितवदनः ॥
- ३ लते प्रेक्षस्य विना हृदयेन भ्रमामि यदि विधियोगेन पुनस्तां प्राप्स्यामि । तदारण्येन बिनाकरोमि निर्भान्ति पुनर्न प्रवेदायामि तां कृतान्ताम् ॥

त्तारयेत्यर्थः । तत्कथनेनेति शेषः । काननस्य गगनोज्ज्वलत्वं महत्त्वनीलत्वायतिशयसाधम्यीत् । भ्रमन्ते भ्रमता त्वयेति वा । तह तथा । अनिर्वचनीयादित्यर्थ

इति वा । गजान्यापदेशेन पुनराह पणहणीति—प्रणियनीबद्धास्वादः
प्रणियनीबद्धासादित इति वा । प्रणियन्यावबद्धोर्थात्वविरहेणात एवासमन्तात्सादितः कृशीकृत इत्यर्थः । प्रणियनीबद्धाशाक इति वा । प्रणियन्यां
बद्धा आशा येन । समासान्ते कः । क्षामितवदनो म्लानीभूतास्यः । 'वासिअवभणओ दत्यि किचित्पाठः । तत्र प्रसारितवदन इत्यर्थः । 'वासिएति ' प्रसारिते देशी । लतां प्रत्याह लुप्पेषम्योति । 'दाहक्लं ती' इति पाठे दाहकृतं
ताम् । निर्गता भ्रान्तिर्यस्यां कियायां यथा स्यात्तथा । तामरण्येन विनाकरोमि । इदानीं त्वरण्याद्वहिनिष्कासयामि पुनर्न प्रवेशयामि । कदाप्यरण्यं नानयामीत्वर्यः । कृतान्तां स्वविरहेण पीडादायिकामित्यर्थः । कृतोऽन्तोऽर्थातसु

पृ. ११३. पं. १६—

( अनन्तरं चर्चरी । )

मीरा परहुअ हंस रहङ्ग आले गअ पव्यअ सरिअ कुरङ्गम । तुज्झह कारणे रण्ण भमन्ते को ण हु (बहु बहु ) पुच्छअ मइं रोअन्ते ॥ ३०॥ पृ. ११५. पं. १८--

( चर्चरी । )

पाँविअहसअरीसंगमओ पुरुअपसाहिअअङ्गअओ । सेच्छापत्तविमाणओ विहरइ हंसजुआणओ ॥ ३१ ॥ ( इति खण्डधारया निष्कान्तौ । )

चतुर्थोऽङ्कः।

१ मगुरः परभृद्धंसो रथाङ्गोऽिलर्गजः पर्वतः सिरस्कुरङ्गमः। तव कारणेनारण्ये भमता को न खल्ल (बहु बहु ) पृष्टो मया रुवता ॥ २ प्राप्तसहचरीसंगमः पुलकप्रसाधिताङ्गः। स्वेच्छाप्राप्तविमानो विहरति हंसयुवा ॥

स्वस्य ययेति वा । यद्वा कृतामर्थात्स्वायत्तीकृतां तामुर्वशीं पुनररण्यानीं न प्रवेश-गामीत्यर्थः । अथ वा पाठान्तरे दाहकृतं विरहजन्यतापजनिकाम् । संयोगे च दाहं कृन्ततीति व्युत्पत्त्या दाहनाशिकामित्यर्थं इति वा ॥ मिलितामुर्वशीं प्रत्याह मोरा परहुपति—'हंस विहङ्गमः' इति पाठे हंसः कलहंसः । विहङ्गमः श्वक्रवाक इत्यर्थः । हंसान्यापदेनेनाह पाविएति—प्रसाधितं भूषितम् । स्वे-च्छयेव प्राप्तं विमानं यानं येन । स्वेच्छया विहरतीत्यर्थः । यद्वा स्वेच्छया ईश्व-रेच्छया प्राप्तो विशिष्टो मानः प्रियासङ्गालिङ्गनादिजन्य उत्कर्षो येन । पक्षे अभिलाषोपनीतव्योमयानः ॥ स्वण्डधारयेति । खण्डधाराह्यां गीतिमुक्त्वा निष्कान्तावित्यर्थः । तल्लक्षणं च पूर्वमुक्तम् ॥

> विद्यतिर्विकमोर्वेश्याश्चतुर्थेऽङ्के यथामति । निर्मिता रङ्गनाथेन सद्भिः संशोध्यतामियम् ॥

इति रङ्गनाथविरचितायां विक्रमोर्वशीप्रकाशिकायां चतुर्थाङ्कान्तर्गतपाकृतपद्योन्मेषः।

# श्लोकसूची.

अमे यान्ति रथस्य रेश्व १।४ अग्रे स्नीनखपाटलं २।७ अङ्गमनङ्गक्तिष्टम् ३।१६ अचिरप्रभाविलसितैः ४।४३ अरः सरेन्द्रस्य कृता १।९७ अवाहं पुत्रिणामप्रयः ५।९४ अनिर्देश्यमुखः स्वर्गः ३।९८ अनीशया शरीरस्य २।१९ अतुपनतमनोरथस्य ३।२२ अनेन कल्याणि मृणाल ३।१३ अनेन निर्भित्रततः ५।६ अपराधी नामाहं २।२१ अपि वृष्टवानसि मम ४।३३ अपि वनान्तरमन्पक्क ४।२६ अमरम्जार्नारवात्रिः ५।२१ अयं च गगनात्कोऽपि १।१३ अयं तस्या रथक्षोभा ३।९९ अयमचिरोद्गतपह्नव ४।२३ अयमकपदे तया ४।३ अव्धूतप्रणिपाताः ३।५ असौ मुखालम्बितहे ५।२ अस्यान्तिकमायान्ती ४।३२ अस्याः सर्गविधी प्रजा १।८ आत्मनो वधमाहतो ५१९ आ दुर्शनान्प्रविष्टा २।२ आभरणस्याभरणं २।३ आभाति मणिविशेषो ५।४ आयुषो योवराज्यश्रीः ५।२३ आरक्तराजिभिरियं ४।५ आलोकयति पयोदा ४।८ आ लोकान्तात्प्रतिहत २।१ आविभूते शशिनि तमसा १।७ आविलपयोधरामं ५।४ आश्वासितस्य मम नाम ५।१६ इदं रुणाई मां पद्यं ४।२९ इदमस्रलभवस्तुप्रार्थना २।६ इयं ते जननी प्राप्ता ५।१२ उत्कीर्णा इव वासयष्टिपु ३।२ उष्यगढशशाङ्कमरी ३।६ उवेशीसंभवस्यायं ५।७ उष्णालुः शिशिरे निषी २।२३ **ऊरूद्भवा नरसंखस्य १**।३ एसाः स्रतन्त सुखं ते १।१०

एषा मनो मे प्रसभं १।९८ कायोन्तरितीस्कण्ठं ३।४ किं सन्दरि प्ररुदितासि ५।१५ कुपिता न तु कापकारणं ४।१२ कुसमशयनं न प्रत्यग्रं ३।९० कृष्णशारच्छवियों ४।३१ गतं भवं भीरु सुरारि १।५ गृहा नूपुरशब्दमात्र ३।९५ गोरोचनानिकषापे ५।१९ तन्वी मेघजलाईपह्रव ४।३८ तया वियुक्तस्य विलग्न ४।३७ तरङ्गभूभङ्गान्छभित ४।२८ तव पितार पुरस्ता ५।२२ तिष्ठेत्कोपवद्यात्प्रभाव ४।२ तुल्यानुरागपिद्युनं २।१४ व्वत्कायं वासवः ५।२० त्वद्वियोगोद्भवे चण्डि ४।४० त्वयि निबद्धरतेः प्रिय ४।२९ त्वां कामिना मदनदृति ४।१९ दातुं वा प्रभवसि ३।१४ देव्या दत्त इति यदि २।१७ न तथा नन्दर्यास मां २।१५ नया इव प्रवाहो ३।८ नतु विज्ञण एव वीर्य १।१५ नवजलधरः सनद्धीश्यं ४।२ न स्रलभा सकलेन्द्र २।९ नितान्तकठिनां रुजं २।११ निषिञ्चन्माधविमेतां २।४ नीलकण्ड ममोत्कण्डा ४।९ पद्रचा स्पृशेद्वसम्रती ४।६ पर्स्परविरोधिन्यो ५।२४ परिजनवनिताकरा ३।३ पर्यत्सकां कथयसि २।१६ पश्चारसरःप्रतिगमिष्य ४।१५ पादास्त एव द्याद्येनः ३।२० पुरा नारायणेनेयं १।१४ प्रणयिषु वा दाक्षिण्या १।२ प्रभापल्लवितनासी ५।३ प्रभालेपी नायं हरि ४।३४ प्रियमाचरितं लते १।१६ प्रियवचनशतोशीप २।२२

बाष्पायते निपतिता ५।९ मदकलयुवतिशशि ४।९ मधुकर मदिराक्ष्याः ४।२२ मन्दारपुष्पैरधिवासि ४।३५ मम कुछमितास्विप २।८ मया नाम जितं यस्य २।१७ महदपि परमदुःखं ४।१३ मामाद्वः पृथिवीभृता ४।२५ मुञ्जाति न तावदस्या १।६ मुनिना भरतेन यः २।१८ मृद्पवनविभिन्नो ४।१० मेघक्यामा दिको ह्या ४।१४ यः सुप्तवान्मदङ्के ५।१३ यदयं रथसंक्षाभा १।११ यदि हंस गता न ते ४।१६ यदि हार्दमिदं श्रुत्वा ५।१० यदुच्छया त्वं सकृद १।९ यहवापनतं दुःखा इ।२१ यावन्यनियं स्रभू १।?३ रक्तकदम्बः सं।ऽयं प्रिय ४।३० रतिखंदसमापं मा ४।४१ रत्निर्मित उ मम तस्मिन् ५।५

वचोभिराज्ञाजनने ३।९ वासार्थ हर संभृतं २।२० विद्युद्धखाकनकरुचिरं ४।४ विविश्वर्यदनं तृणे २।५ वदान्तेषु यमाहुरे १।१ शमयति गजानन्या ५।१८ संगमनीय इति मणिः ४।३६ समर्थेय यत्प्रथमं ४।३९ सरसि नलिनीपत्रेणा ४।२० सर्वः कल्यं वयसि यतते ३।२१ सर्वेक्षितिभृतां नाथ ४।१७ सर्वाङ्गीणः स्पर्शः सुतस्य ५।१९ सानन्तमांलिमणिरञ्जित ३।९९ सामिअ संभाविआ २।९२ सितां ग्रुका मङ्गलमात्र ३।१२ स्रयोचन्द्रमसी यस्य ४।१९ स्फ्रस्ता विच्छिरितमिदं ४।४२ हंस प्रयच्छ में कान्तां ४।१७ हताष्टरायेनयनोद ४।७ हदयामिपुभिः काय २।१०

रथाङ्गनामन् वियुतो ४।१८

रविमावसते सता ३।७

#### चतुर्थाङ्कगताः प्राकृतश्लाकाः ।

एककमवहिअगुरु ४।२०
कारिणीविग्हसंता ४।२१
गन्धुम्माइअमहुअर ४।९
गर्णा गहन्दणाहा ४।५
गोराअणाकुंकुमवण्णा ४।१९
चिन्तादुम्मिअमाणिमआ ४।४
जलहर संहर एहु ४।८
दइआगहिओ आहिअ ४।९०
पणद्वालाबन्द्वासा ४।२८
परहुअ महुरपला ४।१४
पसरिअखरखरखार ४।२३
पसिअ पिअअम ३।२५
पाविअमहअरिसं ४।३१
पिअअमिवरहिकला ४।१५

पिअमीहिविओं अ ४।१
पुन्विद्यापवणाह्य ४।२६
फिल्हिमिलाअलि ४।२४
बंहिण प इअ अव्मार्त्थ ४।१२
मह जाणिअ मिअलो ४।७
मम्मरगिअमणा ४।१८
मोरा परहुअ हम ४।३०
रे रे हंसा कि गाइजह ४।१७
लए प्वस्व विणु हिअए ४।२९
विजञ्झरकाणण ४।१३
सम्बद्धिस्माले ४।११
सहअग्द्रिक्खालिद्ध्यं ४।२७
हहं प पुच्छिम आअ ४।२२
पिअआहिअपिअदुक्ख ४।६

#### ाटप्पणिस्याः श्लोकाः ।

अन्यस्कथमिव गुलकः प. ८५ अभिनवकुछमस्तविक ,, १०९ काकार्य शशलक्ष्म ,, १९० चण्डश्रन्द्रकरायतं ,, ९६ मध्यायं हिस्सिः ,, ९६ मत्तानां कुमुमरसेन ,, ७ त्राचार ।

मन्दारकुसमदान्ना पृ. ७

मुर्श्वात न तावदस्याः ,, १३

यदिदं रथसंकोभावके ,, १९

रक्ताबोककृशोदरी ,, १०९

सर्वस्तरतु दुर्गाणि ,, १३९

# VIKRAMORVASIYA.

OF

#### KA'LIDA'SA.

## ACT I. Prologue.

May The Eternal One (S'iva), easily attainable through steady devotion and contemplation, grant you the highest beatitude! He, whom (the Vedic sages) describe in the Vedantas, as the one Purusha, that, pervading heaven and earth remains (exceeding their measure); with regard to whom the term I'swara (Supreme Ruler), not denoting any one else, finds its syllable true to their meaning; and who is sought in the inmost recesses of their hearts by those desirous of final emancipation by supressing prâna and the other (four) vital airs. (1)

(After the recital of the Benedictory Stanza).

Manager—Enough of prolixity. (Looking towards the curtains.) Hol Marish, come hither (at once).

(Entering)

Actor-Here I am, Sir.

Manager—Oh Márisha, the audience has frequently witnessed the plays of old dramatic writers. I, therefore, will exhibit to-day a hitherto unrepresented drama, named Vikramorvasiya. So let the band of actors be told to be careful about their respective parts.

Actor-As Your Honour commands.

MANAGER—Well now, I shall request the honourable audience here: ( With a bow).

You will please listen, with attentive minds, to this composition of Kalidasa, either through kind consideration for us, your humble servants, or out of respect for the revered hero of this excellent drama. (2)

#### (Behind the Scenes)

"May he protect us, may he protect us! Whoever be the friend of gods, and whoever can travel in the region of the sky."

MANAGER-(Listening) Hollo! What sound is this in

the sky, that is heard like the (plaintive) cry of the female ospreys just after my request !\* (Meditating). Ah yes, I have it.

The divine woman, the offspring of the thigh of the sage, the friend of Nara, has been, as she was returning after having waited upon the Lord of Kailasa (Kubera) made a prisoner, midway, by the enemies of the gods. Hence it is that the band of nymphs is crying for help. (3) [ Exit.

END OF THE PROLOGUE.

#### ( Then enter the Nymphs of Heaven ).

NYMPHS—Help! Help! He who is a friend of the gods and who can move in the region of the sky.

( Then enter suddenly the King Pururavas in a chariot and the Charioteer).

THE KING—Away with your cries. Come to me, Pururavas, who am just returned after having attended upon the Sun, and tell me what Your Ladyships are to be protected from.

RAMBHA'-From the violence of the demons.

King—But what offence has the violence of the demons given to Your Ladyships?

RAMBHA'—May Your Majesty hear. She who is the tender weapon of the great Indra whenever he is alarmed by unusual austerities, she who shamed Lakshmi, proud of her beauty, and who is the ornament of Heaven—she, our dear friend Urvasi, has been, while wending her way back from the palace of Kubera, borne away a captive, along with Chitralekha, by Kesin, a demon living in Hiranyapura, who was seen all of a sudden, while we were on half our way back.

King-Do you know in what direction the 'miscreant' has gone?

Sahajanya'—In the north-east.

King—Banish your sorrow then. I will try to restoreyou your friend.

All—This is worthy of one who is removed (but by) one degree from Soma.

<sup>&</sup>quot; The following verse is read by some after this:-

<sup>&#</sup>x27;Can this be the humming of bees intoxicated by the honey of flowers, or can it be the pleasing voice of the cuckoos; or have any nymphs sung a song in sweet but indistinct accents in the sky frequented on all sides by collections of divine beings!'

KING—But where will Your Ladyships wait for me? NYMPHS—On this peak of Hemakûţa.

King—Charioteer, turn the horses towards the northearsterly direction and urge them to swift flight.

THE CHARIOTEER-As Your Majesty, of long life, commands. (He does accordingly).

KING—(Marking the speed of the chariot) Well done, well done. With this velocity of the chariot I can overtake even Garuda, though he had the start; with how much more ease then that offender of Indra? For,

By the wind produced by the speed of the chariot, the clouds being pulverised are flying like dust before it: the revolution of the wheels gives rise as though to a new circle of spokes in the midst of the (original) spokes; the long chaurries placed on the heads of the horses are motionless as if drawn in a picture; and the banner-cloth rests evenly between the points of its staff and its own end. (4)

( Exeunt the King in the chariot and the charioteer).

RAMBHA'—Friends, the royal sage is gone; therefore, let us also repair to the spot as appointed.

THE REST-Let us do so.

(They all represent descending to the mountain and wait).
RAMBHA'-Will the royal sage extract the dart (of anxiety) from our hearts?

MENAKA'—Friend, do not doubt. Even the great Indra, when a war is at hand, invites him with great honour from the middle world and appoints him at the head of his army which is (then) always victorious.

RAMBHA'—May he be quite victorious in this adventure too! (After a moment's pause) Be of good cheer, friends! Here is in sight the chariot, named Somadatta, of the royal sage, with its flag, bearing the sign of the deer, streaming on high. Indeed, he cannot have returned without accomplishing his object. (All look with upturned eyes.)

(Then re-enter the King seated in the chariot, the Charioteer, and Urvas'i supported by Chitralekhá, with her eyes closed in terror).

CHITRA. - Take cheer, dear friend, take cheer.

KING-Take courage, fair nymph, take courage.

Oh timid one, the fear arising from the foe of gods has vanished; for the power of the wielder of che thunderbolt guards the three worlds. Open then your long eyes, just as the lotus plant blows open its lotuses in the morning. (5)

CHITRA.—Alas! how is is that she, the only sign of whose life is her hard breathing, does not yet regain consciousness?

KING-Her Ladyships is terribly affrighted. For,\*

Her heart, frail like the stem of a flower, does not yet forego its tremor which is indicated by the sandal ointment throbbing between the beasts. (6)

CHIRRA.—Dear Urvas'î, compose yourself. You don't seem (to act like) a nymph of Heaven.

( Urvas'î revives. )

KING—( With delight ) Ah, your friend is coming to herself. See,

This fair-bodied one, almost relieved of her mental stupor appears like the night which is being left by darkness, when the moon has just made her appearance, or like the flame of a nocturnal fire which is almost devoid of smoke, or like the Ganges regaining its lucidity after being made turbid by the fall of its banks. (7)

CHITRA.—Friend, take courage. The wretches, the enemies of gods have very certainly been defeated.

URVAS'i—(Opening her eyes) What, by the great Indra who sees by supernatural power?

CHITRA.—Not by the great Indra; by this royal sage, Purnavas, whose power equals that of Mahendra.

URVAS'1-( Looking at the King; to herself) The demons have indeed, obliged me.

King—(Looking at Urvasi completely recovered; to him-self).

It was but quite proper that all the celestial nymphs that had been seducing the sage Náráyana blushed when they

After this some mss. read—The excessive trembling of her heart is indicated by the garland of Mandâra flowers heaving repeatedly between her expansive breasts—and the following sloka after Chitralekhâ's speech.

saw this lady, who was produced from his thigh. Or why, she cannot be the creation of a hermit.

May it be that the Moon of lovely brightness became the progenitor in creating her! Or was it the God of Love himself, whose main element is the crotic sentiment! Or was it the month, rich in the production of flowers! For else, how indeed, could an old anchorite, grown dull by the study of the Vedas, and his thirst for pleasure extinguished, have produced such a fascinating form as this! (8)

URVAS'î-Friend, where indeed, can our friends at this hour be?

CHITRA.—The great King who extended (promised) them safety knows (it).

KING—(Looking at Urvasî) (The company of your friends) is in great distress. Let Your Ladyship see:

Even he, in the range of whose eyes you may chance to stand but once and thereby make them fruitful, even he, oh charming one, will be uneasy by your absence; what to say then of those your friends whose hearts are full of ardent love for you! (9)

URVAS'î—(Aside) His speech is noble, indeed. Or what marvel, if nectar flows from the moon! (Aloud) Hence it is that my heart yearns to see them.

KING—(Pointing out with the hand) These your friends, oh you of beautiful body, stationed on the Hemakûţa, behold your face to which freshness has returned like unto the moon when released from an eclipse. (10)

CHIRTA.—Friend, behold.

URVAS'I-- (Looking longingly at the King)—seems in sympathetic grief, to drink me with his eyes.

CHITRA.—(Meaningly) Who? friend.

Unvas'1-1 mean the group of friends.

RAMBHA'—(With joy) Here arrives the royal sage, bringing with him our dear friend Urvasi accompanied by Chitralekha', (looking) like the Moon gone near to Visakha.

MENAKA—(Marking carefully). Both our dear objects have been achieved. On the one band, this our dear friend has been restored, on the other, this royal sage is unhurt.

SAHAJANYA'—You have said truly, friend; the demons are difficult to conquer.

King-This is the mountain-peak, Charioteer; make the chariot descend.

CHARIOTEER-As you, of long life, command.

(He does accordingly).

King-(Gesticulating that he received a jolt of the wheels to himself) Oh, this descent on a rugged surface has compensated me—

Since, it is owing to the jolting of the car that this my shoulder was touched by that of her whose hips are round in a manner to cause my hair to stand erect, as if Love himself had burst into sprouts. (11)

Unvas'î-(Blushingly) Friend, move that side a little.

CHIRTA.—I cannot.

RAMBHA'—Friends, come, let us honour the royal sage, our benefactor. (All approach the King).

King—Charioteer, stop the chariot, so that this fairbrowed one, who is eager, meets her equally eager friends, just as the season's beauty metes the creepers. (12)

(The Charioteer acts accordingly.)

NYMPHS—Joy to Our Majesty, on the achievement of this victory!

King-And to Your Ladyships, on the union with your friend.

URVASI-(Alights from the chariot assisted by Chitralekha) Friends, come and embrace me closely. Certainly I had no hope that I should see my friends again.

(Her friends immediately clasp her).

RAMBHA'—May Your Majesty, by all means, be the protector of earth for hundreds of halpas!

CHARIOTEER—Oh you of long life, a sound, like that of chariots moving with great speed, is heard from the east.

And here does some one, wearing armlets of burnished gold, descend upon the peak of the mountain, like a cloud streaked with lightning (13).

(The Nymphs look at him).

ALL-Oh, it is Chitraratha.

#### ( Enter Chitraratha ).

CHITRARATHA—(Beholding the King with great respect). Your Honour is to be congratulated upon your eminent valour, sufficient (great enough) to oblige even the great Indra.

KING-Hollo, Lord of the Gadharvas!

(Alighting from the chariot) Welcome, my dear friend.

(They grasp each other's hands).

CHITRARATHA—Friend, having learnt from Narada that Urvasa was carried off by Kes'in, Indra ordered out the army of the Gandharvas for the rescue. Then having, on our way, heard from the bards the panegyric on your triumph we came here to you. It behoves Your Honour, therefore, to see Indra with us taking her with you. Your Honour has, indeed, rendered a very agreeable service to the great Indra. For, see—

Formerly she was given to Indra by Nárâyaṇa, and now by you, his friend, having rescued her from the hands of the demon. (14)

KING-No, not so.

It is undoubtedly through the power of the Thunderer, that his friends succeed in conquering; his enemies: even the echo (of the roar) of the lion, spreading out from the caves of mountains, terrifies elephants. (15)

CHITRARATHA—This is proper. Modesty is the ornament of valour.

King—Friend, time does not allow me to see Indra just now. Do you, therefore, take Her Ladyship to the Lord.

CHITRARATHA—As Your Honour pleases. This way, this way, ladies.

#### ( Nymphs set out ).

URVAS'1—(Aside) Friend, Chitralekhá, I am unable to take leave of the royal sage even though he is my benefator. You be, therefore, my mouth-piece.

CHITRALEKHA'—(Approaching the King) Sire, Urvas'î begs—'I wish, permitted by Your Majesty, to take Your Majesty's fame to the abode of gods as my dearest friend'.

King-Farewell, to meet again.

(All the nymphs to-gether with the Gandharva gesticulate jumping into the sky.)

Unvas'î—(Exhibiting hindrance in her upward motion). Oh, my long necklace of pearls, consisting of one string, has been caught by the twig of a creeper. (Turning round on this pretext and looking at the King) Chitralekhá, just extricate this.

CHITRALEKHA'-(Smiling) Caught very fast, most certainly; it is not easy, I fear, to disentangle it. However, I will try.

URVASî—(Smiling) Remember friend, these words of yours.

CHITRALEKHA-Gesticulates disentangling it.

KING—You have done a sweet service to me, oh creeper, in throwing a moment's obstracle in her departure; since this fair one was once again seen by me with her face half turned round and her eyes turned towards their corners (or with love-inspiring eyes). (16).

CHARIOTEER—Oh long living one.

Here your missile, presided over by Vâyu, having hurled into the salt sea the demons who had perpetrated a crime against the Lord of gods, has entered again into the quiver, just as huge serpent enters its covert. (17)

KING-Bring nearer the chariot then, that I might get into it.

(The Charioteer obeys and brings the chariot near. The King, gesticulates ascent into the car. URVAS's casts a glance with a sigh, at the King and departs with her friends and Chitraratha).

King—(With his face turned to the path taken by Urvast). Oh, what marvel this! that the God of love should always be bent on an unattainable object!

This celestial woman, flying up into the middle space of her father (the sky), violently tears away my heart from my body like a female swan soaring into the air after drawing off a fibre from the lotus-stalk, the end of which has been already lopped off. (18, [Excunt Omens.]

END OF ACT I.

#### ACT II.

#### (Enter the Vidu'shaka.)

VIDU'SHAKA—Ha, ha! Like a Brahmana invited to dinner, with delicious food, bursting as I am with the secret of the

King, I shall not be able to set guard upon my tongue in the crowd of men. I will, therefore, wait here in these outskirts of the palace, Vimûna-Parichchhanda, where the crowd is less dense, until His Honour, my friend rises from his official seat. (Walks round and stations himself there).

( Then enter an attendant Maid ).

Maid—I am commanded by Her Majesty, the daughter of the Lord of Kaśi, thus:—Girl Nipunika, ever since His Majesty returned after having attended upon the holy Sun, he appears to be like one absent-minded. Ascertain, therefore, from his dear friend, the venerable Manavaka, the cause of his anxiety. But how is that fellow of a Brahmana to be overreached by me? But why, the king's secret cannot rest long in his bosom any more than dew-drops upon the points of the blades of isolated grass. I shall (therefore) seek him out (Walking about and looking on) Oh, here is the venerable Manavaka, seated motionless for some reason or other, like a monkey drawn in a picture. Let me approach him. (Going near) Honoured sir, I salute you.

VIDU'SHAKA—Hail to you! (To himself) Now that I see this knavish maid the king's secret bursts out of my heart as it were. (Aloud:) Well, Nipunika, where are you going about leaving your music exercise?

NIPUNIKA'-To see Your Honour, by the order of the queen. VIDU'SHAKA-What does Her Highness command?

NIPUNIKA'—Her Majesty says that Your Honour who has always befriended her, never neglects her when she is in distress owing to some unusual suffering.

VIDU'SHAKA—(Surmisingly) May it be that my friend has done any thing to offend Her Majesty?

NIPUNIKA'—Venerable Sir, the queen was addressed by His Majesty by the name of the woman for whom he has been longing.

VIDU'SHAKA—(Tohimself.) What, has His Majesty let out the secret himself! Why shall I plague myself then with tongue-tiedness. (Aloud) What; was she addressed as Uryasi? Since he saw that nymph His Majesty has been

out of his senses, and greatly vexes not only Her Majesty, but myself too, by turning his back on all diversions.

NIPUNIKA'—( To himself) So I have effected a breach into the fortress of His Majesty's secret (Aloud) Honoured sir, what am I to say to Her Majesty?

VIDU'SHAKA—Informed Her Majesty respectfully, oh Nipunika, that I will first try to wean His Majesty from the pursuit of the mirage and then pay my respects to her.

NIPUNIKA'—As Your Honour commands ( Exit )

( Behind the curtain, a bard ).

Victory to Your Majesty!

Your mission and that of the sun, the maker of the day, seem to us to discharge a similar function—in that you drive out of the confines of your kingdom the dark tendancies of your subjects, and he chases from the universe darkness for the benefit of the denizens (of his planet), (in that again) he, the lord of splendours suspends his course, for a moment, in the central vault of the sky, and you also follow your own inclinations in the sixth division of the day (1)

VIDU'SHAKA—(Listening) Ha! my royal friend:has risen from his seat of judgment and is coming hither. Let me at once join him

END OF THE PRAVESHAKA.

(Then enter the love-affected King and Vidushaka).

King—That celestial beauty, ever since I saw her, has entered my heart, in which a breach was made by the unerring shaft of the shark-bannered one (Madana) (2)

VIDU'SHAKA—( To himself) Indeed, the poor daughter of the king of Kási must have been much annoyed.

King-Have you kept the deposit of my secret safe?

VIDU'SHAKA—(Sorrowfully, to himself) Alas, alas! I am deceived by that knavish maid; otherwise my friend will not question me thus.

KING—(With apprehension) Why are you silent? VIDU'SHAKA—I have so (powerfully) restrained my tongue that I do not give an off-hand answer even to you.

KING—That's good. But where shall I divert myself now? VIDU'SHAKA—Let us go to the kitchen.

King-With what purpose?

VIDU'SHAKA—Why; there it is quite possible for us to dispel all melancholy thoughts by looking at the preparation of the five varieties of food, the various materials for which have been collected together.

King—(With a smile) There the presence of Your Honour's favourite things will afford you pleasure; but how am I to divert myself whose desire affects the unatttainable?

VIDUSHAKA—Is it not that your Highness has been within the range of the lady Urvai's sight?

King-What then?

VIDU'SHAKA—I should not at all then think her unattainable.

KING—Know for certain, this is (simply) your partiality (for me).

VIDU'SHAKA—What Your Highness says simply adds to my curiosity. Is the lady Urvas's peerless in beauty like myself in the loveliness of features?

King-Know, Manavaka, to describe her limb by limb is simply an impossibility; but hear in brief.—

VIDU'SHAKA—I am all attention.

King—Friend, her person is the ornament (the beautifier) of ornaments, the highest decoration of decorations and a counter-comparison to all (acknowledged) standards of comparison. (3).

VID.—Hence, indeed, it is that Your Honour has taken to the vow of a *Châtaka* coveting the heavenly *Rasa* (love or water).

King—Nothing consoles (lit. is a good refuge to) a love-sick person but a solitary place. So please lead the way to the *Pramadavana* garden.

VID.—(To himself) What help is there? (Aloud) This way, my Lord. (Turning) Your Honour is greeted as a guest by the southerly breeze inspired as it were by the Pramadavana garden.

King (Observing) This emithet

KING—(Observing) This epithet is very appropriate to this breeze. For,

Bedewing with honey (impregnating) this Mddhavi creeper, and shaking into a dance the Kaundi creeper and thus uniting sneha (honey and affection) and dakshinya (southerliness and courtesy) in itself, it appears to me like a lover. (4)

VID.—And let your devotion assume the same nature. (Turning) Here is the gate of the Pramadavana; enter my Lord.

#### (Both enter).

King—Friend, I was not right in thinking that my affliction would be dispelled on entering the Pramadavana.

I am hurrying into the garden to assuage my grief, but it is like swimming against the current when one is being borne down by it (5)

Vid.-How do you mean?

King—In the first place, Love smites my mind, which is difficult to turn away from its longing after an unattainable object; what then (how much more will it be tormented) when the mango-trees in the garden, the seared leaves of which have been plucked off by the southerly wind, present to my view their tender sprouts? (6)

VID.—Cease your lamentations. Ere-long the God of love himself will be your comforter by fulfilling your desire.

King-I accept the words (as proceeding from the mouth) of a Brahmana.

#### (Both turn round).

VID.—Let Your Majesty behold the beauty of the Pramadavana suggestive of the advent of the spring.

KING-Aye, I notice it at every step. For,

Here is the Kurabaka flower, towards its tip whitish-red like the nail of a lady's finger; and at its sides black the new As'oka blossom stands ready to burst, charming on account of its accumulated redness; and on the mango tree the new blossom appears greyish towards its tips on account of the pollen being but slightly, formed:—so my friend, Vernal

beauty stands between infancy and youth. (7)

VID.—This bower of Atimukta creepers, furnished with a crystal seat, welcomes you, as it were, having of itself got together the articles of reception by the dropping of flowers on account of the black bees clashing with them. So let it be favoured first by you (by sitting there).

(Turning, both sit down).

VID.—Sitting at ease here, with your eyes attracted by lovely creepers, Your Majesty should dispel your longing for *Urvaśi*.

KING—(Sighing). Friend, my eye, grown fastidious by seeing her charms, does not now fasten its affection on the low-branched garden-creepers although they have blossomed. (8) So, think of some means whereby my desire might be fulfilled.

VID.—Friend, the helper of the great Indra longing for Ahalya, (the moon), and I, in helping you who are longing for Urvasi, are both mad men in this affair.

KING-Say not so. Great friendship, indeed, sees what to do (a remedy).

VID.—Well, let me think; but then do not interrupt my cogitation by your lamentations. (Assumes a thinking mood.)

King-(Showing that he perceived some omen; aside).

That lady with a full-moon-like face is not easily attainabl; and yet there is this undefinable sensation of love; and my mind too, as if the fulfilment of my object were at hand, suddenly experiences a feeling of relief. (9)

(Shows hopefulness.)

(Then enter, passing through the sky, Urvasi and Chitraleka)
CHITRA.—Friend, whither are you going without telling me your object?

Unvasi—Friend, why do you question me now when once, on the peak of *Hemakata*, you rallied me, when my flight into the heavens was for a moment obstructed by the twing of a creeper?

Chitra.-What, are you going to the royal sage, Purûravas? Urvasî—This is a shameless procedure on my part.

CHITRA.—And whom has my friend sent onward?

Urvasi-My heart

CHITRA—First of all then, do you consider well (what you are going to do).

Unvasi-The god of love urges me; what remains then to be considered.

CHITRA. Then I have nothing to say.

Unvasî—Then show me the way along which there will be no obstacle, while I am going.

CHITRA.—Calm your fears, my dear. Have we not been rendered proof against any insult from the demons by the revered Preceptor of the gods, who taught us the art of tying our hair in a knot called *Aparâjitâ* (the invincible)?

Urvasî-Oh! my memory had failed me.

(Descending to the path of the Siddhas.)

CHITRA—Here have we arrived at the king's palace, the crest-ornament of Pratishthána, which as it were looks itself (by being reflected) into the waters of the Ganges specially sanctified by the confluence of the Jamuna.

URVASî—(Gazing). It should rather be said that it is heaven itself transplanted here. (Thoughtfully) Friend, where, indeed, might the pitier of the distressed be?

Chitra.—Descending into this *Pramadavana*, which is as it were, a strip of the *Nandanavana*, we shall ascertain it.

(Both descend.)

CHITRA.--(Seeing the King, with delight) Friend, here is he, expecting you, as the moon that has risen first expects the moonshine.

URVASî—Friend, the great king now appears to my eyes more delightful than when I formerly saw him.

CHITRA.—It is but natural; come, let us approach him. URVASî—But first, concealed by farearron I shall stand by his side, and hear him; in solitude, he is saying something to his friend near him.

CHITRA.—As you like. ( They do as described).

VID.—Friend, I have found out a means of union with your unattainable beloved.

King-(Remains silent).

URVAS'f—And what woman could that be, who, courted by him, gives herself airs?

CHITRA.—Why do you act a human being?

URVAS'î-I am afraid to see it through my powers.

VID .- I have been saying that I have discovered a means.

KING-Disclose it then.

VID.—Let Your Majesty resort to sleep, which, by means of a dream, will unite you two; or draw a portrait of the lady Urvas't and remain gazing upon it.

URVAS'I—(With delight) Light that you are, my heart, find consolation now (in these words).

KING—Both (your proposals) are equally of no avail. This heart (of mine) is ceaselessly pierced through by the shafts of Love; how can I, then, get sleep which will bring about a union in a dream? Nor will my eyes fail to be overflowing with tears, O friend, even before I have finished delineating in the picture that fair-faced beloved (of mine (10).

CHITRA.—Did you hear, friend?

URV.—Ay, I did, but not sufficiently ( to convince ) my mind.

VID .- My ingenuity goes only so far and no further.

King—(With a sigh) Either she does not know the extremely poignant mental torture to which I am a victim, or perhaps she disregards me though my affection is known to her through her superhuman power. Let the five-arrowed god, therefore, be blessed by making my desires for union with that lady fraitless on account of the non-attainment of the fruit. (11)

CHITRA.—Did you hear it?

URVAS'1—Ah me! He takes me to be so (i. e. faithless)! I cannot (however) appear before him and give him a rejoinder: so I wish to give him one by means of a birch-leaf created by my power.

CHITRA.—I approve of it.

URVAS'1-( Hastily does as described ).

VID.—( Seeing ) Ha! what is this, like the slough of a serpent, that has fallen before us?

King-( Observing ) It is a writing on a birch-leaf.

VID.—Might not the writing have been dropped by the invisible lady Urvas'1, suggestive of a corresponding love, on hearing your lamentations?

King—There is nothing that imagination will not conjure up. (Taking the birch-leaf and reading it to himself, with delight) Friend, happy was your guess.

VID.—If Your Majesty pleases, I long to hear what is written herein.

Unvas'î-Well done, revered Sir, you seem to be a refined person.

King-Hear. (Reads).

"My lord, if I, whose heart is not known to you, am really what you have supposed me to be towards you so much attached (to me), how is it then that even the breezes in the Nandana garden blow hot upon my body while lying on a bed of parijata flowers crushed (on account of my rolling-upon it in agony)" (13)

Unvas'i-And what will he say now?

CHITRA.—His limbs, growing (emaciated) like a lotus stalk, have already answered (for him).

VID.—You are to be congratulated on getting this consolation, as I am to be when I am hungry and get an offering ( svastivachana ).

King--Why do you say simply a consolation?

This token of affection, O friend, impressed by my beloved on this billet indicating equal affection (on her part) and embodying in itself a charming sense is, as it were (as good as), my face with upturned eye-lashes coming close to hers whose eyes are bewitching. (14)

Unv-Now our love is equally divided.

King-Friend, the characters would be spoiled by the sweat of my fingers; so keep this autography of my beloved.

VID.—( Taking it) Will the lady Urvas'i show you your desires blossomed, and deceive you as to the fruit?

URV.-Friend, while I quiet my heart, timid to approach (the king),—do you appear before him and say what behoves me to say.

CHITRA.—Saying 'Be it so' takes off the concealment-charm and approaching the King) Victory to Your Majesty!

King-Welcome to Your Ladyship; O blessed one,

Unaccompanied by that friend of yours you do not delight me so much as does not the Jamuná without the Ganges whence once seen at the confluence. (15)

CHITRA.—Is not the row of clouds seen first and lightning afterwards?

VID.—(Aside) What? Is not this Urvasi, but only the beloved friend of Her Ladyship?

CHITRA.—Bowing her head to Your Majesty, Urvas'î requests—

King-What are her commands?

CHITRA.—In the mishap arising from the enemies of the gods, Your Majesty was my deliverer; now I am mightily oppressed by love sprung up at your sight. Your Majesty, therefore, should again take pity on me.

King-O sweet-faced one,

You speak of her, dear to my sight, as being love-sick, but you do not see Purûravas afflicted for her sake; reciprocal is the attachment created in us both by love; a piece of hot iron deserves to be welded with another hot piece. (16)

CHITRA.—(Approaching Urvas'î) Friend, come; seeing that the god of love is even more cruel to your beloved than to you, I have become his messenger.

URVASI—(Removing the charm of concealment). Oh, you have lightly given me up.

CHITRA.—A short while hereafter, I will see who gives up and whom; meantime observe the etiquette.

URVAS'1—(Approaching the King bashfully) Victory to Your Majesty!

King-Fair lady,

Victory is, indeed, mine, to whom is addressed by you this felicitation, never yet addressed to any one but the thousand-eyed Indra. (17) ( Takes her by the hand and seats her).

VID.—Lady, why do you not salute this Brahmana, the esteemed friend of the King?

URVAS'1-( Bows to him with a smile ).

VID.—May Your Ladyship be happy!
(Behind the scenes).

A HEAVENLY MESSENGER—O Chitralekhá, hurry Urvasî away. The Lord of the gods, with the Guardians of the quarters, is desirous of seeing, to-day, the dramatic performance taught to you by the sage Bharata, which is the substratum of the eight sentiments, and wherein there is charming acting. (18)

(All listen; Urvasî gesticulates sorrow).

CHITRA.—Did my dear friend hear the words of the heavenly messenger? Ask His Majesty's leave to go.

URVAS'î-My words fail me.

CHITRA.—My Lord, this person is dependant; so, permitted by Your Majesty, she wishes to render herself unoffending towards the gods.

KING.— ( Adjusting his words with difficulty ) I cannot stand in the way of the command of your Lord. But then, remember this person.

(Exit with her friend, Urvasi, gesticulating affliction for being separated from the King).

King.—(Heaving a sigh). Friend, my eyes are now as it were useless.

VID.—(Wishing to show him the letter) Why, here is— (checking himself, a side) alas! alas! through my inattention I did not know that the birch-leaf dropped down from my hand, when I was wonder-struck at the sight of Urvasi.

King-Friend, what are you going to say?

Vid.—Your Majesty should not despair. Urvasî is firmly attached to you; and love gone so far she will not slacken.

KING—My mind too tells me that. At her departure she, not mistress of herself, deposited with me, as it were, her heart which she could command, (v. l. which was overpowered by love) by means of her sighs which were visible on account of the throbbing motion of her breasts. (19)

VID.—(Aside.) My heart trembles lest His Majesty should now mention the birch-leaf.

KING—How shall I now divert my eyes? (Recollecting). Ah yes, bring me the birch-leaf.

VID.—(Gesticulates dejection.) Alas I It is not to be seen; it is gone after Urvasi, I presume.

King—A blockhead that you are, you are negligent in all matters. Now find it out.

VID.—(Rising) It might be here, or there. (Gesticulates searching.)

(Enter the Queen, daughter of Kashiraja with attendants).

Queen—O Nipunika, did you tell me the truth when you said that my lord was seen entering this bower of creepers with the revered Manavaka?

NIPU.—Was Your Ladyship ever wrongly informed by me? QUEEN—Then concealing myself behind a creeper I will overhear his confidential chat so that I may ascertain whether what you told me is true or not.

NIPU.—As Your Ladyship pleases.

QUEEN—(Turning) O Nipuniká, what is it, like an old rag, that is being blown hither by the southerly breeze?

Nipu.—(Observing) My lady, it is a birch leaf, characters on it being discernible as it turns round; oh, it is blown just against my lady's anklet. (Picking it up). How now, shall I read it.

QUEEN-Read it to yourself first; if it be unobjectionable, I shall hear it.

NIPU.—(After doing so.) My lady, it seems to be the same scandal—Urvas'î's sonnet to His Majesty. It has fallen into our hands through the carelessness of the revered Manavaka.

QUEEN-Then let me have its contents.

NIPU .- (Reads as already read by the King).

QUEEN.—Now with this very offering, I shall see that lover of the nymph. (With her attendants turns round towards the bower.)

VID.—O friend, what is it that is seen on the side of the pleasure mount near the *Pramadavana* fluttering at the mercy of the breeze?

KING—(Rising) Honoured breeze of the south, and friend of the spring,

Take sway for the sake of perfume the pollen of the flowers of creepers gathered by the spring. What good will you have done to yourself by carrying away for nothing the affectionate autograph of my beloved? For having made

your suit to Anjaná, you know that a love-sick person is kept up (kept alive) by such-like things which serve to divert the mind. (20)

NIPUNIKA'—My lady, the search is being made for this very thing.

Queen-I understand it.

VID.—Oh, I am deceived by a pea-cock's feather resembling a withered Kesara flower in hue.

KING-I am totally undone.

Queen—(Going up to him). Grieve not, my lord; here is the birch-leaf.

KING—(In confusion) Ah, it is the Queen! Welcome to you, Queen.

VID .- (Aside) Now she is unwelcome.

KING—(To Vid. aside) Friend, what should be done now? VID.—What reply can a thief give when he is caught with his booty?

King—(To Vid.) A fool that you are, this is no season for jesting. (Aloud) Queen, this was not sought by me; we were going to search for a different thing altogether.

Queen-It is but proper to conceal your good luck.

VID.—Lady, hasten his meal which will serve to cure his bilious affection.

QUEEN-Nipunika, the Brahmana has given a nice defence of his friend.

VID.—Your Ladyship will see that even a devil is conciliated by a dinner.

King-You booby, would you perforce convict me?

Queen—Not yours the crime; it is I alone that offend, as I stand before you with my unwelcome presence. I go away from here. (Goes, gesticulating anger).

KING—I am, indeed, an offender; be pleased, plantainthighed one, to dispel your anger. When the master in angry, how can the servitor be guiltless? (21) (Falls at her feet).

Queen—(To herself) I am not so weak-minded as to set any value on this supplication; but I am afraid of the repentance which will come from my discourtesy.

(Exit with her attendants, leaving the King).

VID.—The queen has gone away, foul like a stream in the rainy season; arise now.

KING-(Rising) It is not unnatural; mark you,

In the absence of true love, the supplications of husbands addressed to their wives, though couched in hundreds of kind words, do not touch (lit. penetrate) their hearts, just as a gem with an artificial colouring does not commend itself to the hearts of skilled lapidaries (22)

VID.—This is quite lucky for you-a man with sore eyes cannot bear the flame of a lamp before him.

KING--No, say not so; though my mind is engrossed by Urvasi, I still feel the same respect for the queen; but now that she has slighted my supplication, I shall cherish the best hopes about her.

VID.—Let your hopes stand (aloof) a while; look to the life of a hungry Bráhmana; it is high time to bathe and dine.

King—(Looking towards the sky). It is past mid-day—Oppressed by heat the peacock sits in the cool basin round the root of a tree; the bee breaks open the Karnikara bud and lies in it; leaving the hot water, the flamingo resorts to the lotus creeper on the bank; and the encaged parrot in the pleasure-house, being exhauted, begs for water. (23)

(Exeuut omnes).

END OF ACT II.

#### ACT III.

(Enter two disciples of Bharata).

FIRST—Friend Pallava, our preceptor, when going to the palace of the great Indra, made you carry his seat, and I was placed to guard the sanctuary of Fires; hence I ask—was the heavenly assembly pleased with the performance given by our preceptor?

SECOND-Gâlava, I do not know whether it was pleased or not. It was completely engrossed in the different sen-

timents appearing in the "Lakshmi'-svayamvara" composed by Sarasvatî; however—

First-Your incomplete sentence seems to indicate some fault.

SECOND—Yes, during the performance, Urvasi's speech was, through inadvertence, faulty.

FIRST-How was that?

SECOND—Urvasi, playing the part of Lakshmi, was asked by Menaka who acted the part of Varuni—Friend, here are assembled the principal persons in the three worlds, and the Guardians of the quarters with Kes'ava; on whom are you affections fixed?

FIRST-What then?

SECOND—The words "On Puru'ravas" escaped her lips, when she ought to have said "on Purushottama"

FIRST—The of senses conform themselves to what is to follow. Was not the preceptor angry with her?

SECOND—Why she was cursed by the preceptor, but the great Indra took pity on her.

FIRST—How do you mean?

Second—The preceptor's curse was this—"Since you have transgressed my instruction, you will lose your position in heaven"; but after the performance was over, the great Indra said to her as she stood with her head hung down through shame—"I must now do a service to the royal sage to whom you are attached and who is my helper in battles. So agreeably to your love wait upon Puru-ravas until he sees an offspring from you."

Fist—It was worthy of the great Indra, who knows the hearts of others.

SECOND—In the course of our coversation, we have overstaid the bathing-time of our preceptor; so, come let us be at his side. (Exeunt.)

END OF THE VISHKAMBHAKA.

#### (Then enter the Chamberlain).

CHAMBER.—Every house-holder, strives to obtain wealth, in early age, and when his burden (of family cares) is taken off by his sons he can enjoy rest; but our old age, daily wasting the body, is locked up in (lit. is of the form of) servitude; alas! hard is the office of serving in the harem. (1)

(Turning) I am told by the Daughter of the Lord of Kasî who has been observing a vow, that she has made a request to His Majesty through Nipunika, leaving aside her jealous anger for the fulfilment of a vow, and that I am to make the same request at her bidding. So I shall now go and see His Majesty who has finished his evening prayers. (Turning and observing.) Delightful, indeed, is the vespertine scene at the royal palace. For here,

The peacocks, dull on account of the slumber coming over them at night-fall, perch on their roosts as if they were sculptured (figures); the eaves cause the wild pigeons to be confounded with the (curls of) smoke issuing from the lattices; and the old ladies in the harem, diligent in their duties, are placing brilliant lights to mark the auspiciousness of the evening at the different spots in the palace strewn with the offerings of flowers. (2)

( Looking at the curtains ) Ah, His Majesty is coming in this very direction.

Surrounded by the torches in the hands of the attendant maids His Majesty appears like a mountain possessed of motion on account of its wings not being cut off, with the Karnihara trees in blossom along its slopes. (3)

In the meantime, I shall stand in the range of his sight and await him.

( Then enter the King as described and Vidûshaka. )

King—(Aside) I passed the day without much difficulty my longing being forgotten in state affairs; but how am I to pass the night, the hours of which will, for want of any diversion, appear very long? (4)

CHAMBER.—(Approaching) Victory, victory to Your Majesty! My Lord, the Queen prays—the Moon is splendidly to be seen from the terrace of the maniharmya palace. In Your Majesty's company I wish to wait there until the Moon is united (is in conjunction) with Rohini.

King—Venerable Lâtavya, give my humble message to the Queen that I will do as she wishes.

CHAMBER.—As Your Majesty commands. [ Exit. KING—Friend, can this preparation be really with reference to a yow?

VID.—Oh, I presume that her ladyship is remorseful and therefore desirous of wiping out (making amends for) her slighting of your prostration under the pretext of a vow.

King-You have said rightly. For,

Haughty ladies, who have disregarded the prostrations of their husbands, are on account of the latter's attempts at reconciliation only secretly ashamed (of themselves) though their hearts are subsequently stung with remorse. (5)

So, show the way to the Maniharmya terrace.

VID.—This way, this way my Lord. By this crystal staircase having the beauty of the waves of the Ganges, may Your Majesty ascend the *Maniharmya* palace charming to look at at the evening time.

KING—Do you ascend first. (All gesticulate ascending the stairs).

VID.—(Gazing) Friend, the moon-rise must be at hand, for the face of the eastern quarter, which is being freed from darkness, seems charming to the view.

KIMG-You have said well.

Darkess being chased away from it by the rays of the moon, concealed by the *Udaya* mountain, the face of the Eastern quarter, with the hair as it were well tied up attracts my eyes. (6)

VID.—Ha, ha, my friend, here rises the lord of the twice-born appearing like a ball of sugar, cut at one end.

King—(Smiling). Edible things alone are the province of a glutton everywhere. (Folding his hands and bowing). Venerable lord of the-night,

A bow to you that reside (i. e. are in conjunction) with the sun that the pious may perform their religious rites that gratify gods and the Manes with nectar; that dispel darkness thickening (prevailing) at night, and that have placed yourself on the crest of S'iva. (He offers his homage). (7)

VID.— Friend, permitted by your grandsire with words transferred to a Brahmana ( i. c. myself ), take your seat; so that I too shall sit at ease.

KING—(Accepts dhe words of Vid. and sits. Looking at the attendants.) When the moonshine is clear, why this redundancy of the light of the torches? You can rest yourselves.

ATTENDANTS—As Your Majesty commands. [ Exeunt.

KING—(Looking at the moon). Friend, the Queen will take an hour to arrive; so while we are alone, I will tell you my state.

VID.—Nay, it is but too transparent; but considering (Urvas'i's) love of that intensity, it is, indeed possible for you to support yourself on the strength of hope.

KING—True it is; but the agony of my heart is very acute.

As the current of a river, the rapidity of which is counteracted by the obstruction of rugged rocks, divides itself into a hundred channels, so the heart-abiding one (Love) grows a hundred-fold in strength when the happiness of a union is delayed by difficulties. (8)

VID.—As with your emaciated limbs you look very comely, I think your union with the dear one is not distant.

KING—(Gesticulating that he marks an omen) Friend, Like yourself with words giving rise to hope, this right arm of mine comforts me, whose agony is intense, with its throbbings. (9)

VID.--A Bráhmana's words will never be falsified.

KING—(Sits in a hopeful mood).

(Enter, passing through the sky, Urvas'i dressed as an Abhisârikâ, and Chitralekhâ).

URVAS'î—(Looking at herself). Friend Chitralekhá, do you like this Abhisârikâ dress of mine, decked with but few ornaments, and veiled with blue silk?

CHITRA.—I have not the power of speech to praise it sufficiently. I am only thinking if ever I could be Pururavas.

Unvas'î—Friend, the god of love commands you to swiftly lead me to the abode of the dear one.

CHITRA.—Why, we have (already) arrived at the abode of your lover looking as it were like a peak of Kailása transferred.

URVAS'î—Then just ascertain, by means of your prowess, where the robber of my heart is, or what he is doing.

CHITRA.—(Meditating, to herself). Well, I will joke with her at first. (Aloud). Friend, here is he in a place fit for enjoyment, experiencing the happiness of being united with

his beloved obtained in fulfilment of his wishes (pictured to his mind).

URVAS'î .- ( Gesticulates dismay ).

CHITRA.—You simpleton, what thoughts (can you entertain) about his union with a beloved (other than yourself).

URVAS'î—(With a sigh), My simple (or, ungenerous) heart grows suspicious.

enigmatical speech ).

CHITRA.—Here is the royal sage seated on the Mani-harmya (terrace) accompanied only by his friend; so let us go near to him. (Both descend).

King-Friend, with the advance of night my love-sickness also advances.

URVAS'î—My heart trembles at this speech which is not clear enough; so till our suspicions are removed we will hear this confidential chat without manifesting ourselves.

CHITRA.—Just as you choose.

VID.—Why, then enjoy the moon-beams charged with nectar.

KING—Friend, this sickness cannot be cured by any such means. Just think.—

Neither a bed of fresh flowers nor the moon-beams, neither sandal-paste applied to each and every limb of the body, nor wreaths of gems, can dispel the torment of love; but that celestial beauly, (for one), or—

Unvas'î-And who is the other?

KING-Else, a talk about her carried on in solitude, might mitigate it. (10)

URVAS'î—O my heart, now are you blessed with the reward of having left me and transferred your allegiance to him.

VID.—Yes, I too, when I do not get S'ikharini (name of a dish) and the delicious mangoes, console myself with mentioning the names and wishing for them.

KING-This is accessible to you.

VID.—You too will obtain her ere long.

King-Friend, such is my feeling-

CHITRA.—Hear, you insatiate one, hear.

VID .- What is it?

KING—This shoulder pressed against hers by the jolting of the chariot is alone blessed in this body; the rest of the body is a burden to the earth. (11)

CHITRA.—Friend, why do you delay now?

URVAS'î—( Approaching hurriedly ). Friend, though I stand before him, His Majesty seems to be indifferent.

Chitra.—(Smiling). O you impatient one, you have not cast off the concealment-charm.

(Behind the scenes). This way, this way, Your Ladyship. (All hear; Urvas'i, with her friend, becomes despondent).

VID.—Ho, now, here comes the Queen; so bridle your tongue.

KING—You too give no clue to your internal thoughts. URVAS'î—Friend, what is to be done now.

CHITRA.—Fear not; we are invisible; the Queen appears in a garb which indicates that she has been fasting and observing a vow. So she will not stay here for any length of time.

(Then enter the Queen, her attendants carrying materials of worship).

QUEEN—(Looking at the moon). O Nipunika, the venerable deer-bannered god looks more lovely being in conjunction with Rohins.

MAID—Nay, His Majesty with Your Ladyship (at his side) is even more levely. (They turn round.).

VID.—( Gazing). Friend, I cannot say whether ( the Queen) is going to give me a present, or whether having given up her anger apparently for the observance of a vow she desires to wipe out the slight offered to your supplication. To-day the Queen appears very charming to my eyes.

King—(Smiling). Both are possible; yet your latter assertion the more commends itself to me; since Her Ladyship-

Clad in a white silk raiment, decked only with ornaments indispensable to auspiciousness, and having her hair marked with the holy durva grass, appears to be reconciled with me from her very person, with its haughty deportment given up under the pretext of (the observance of) a vow. (12)

QUEEN—(Approaching). Victory, victory to my Lord! ATTENDANTS—Victory to Your Majesty.

Vip.—Welcome to Your Ladyship.

KING—Welcome to our Queen. (He takes her by the hand and makes her sit down).

URVAS'I—Friend, it is but right that she is greeted with the title of Queen. In majesty of splendour she does not appear a whit inferior to the queen of Indra.

CHITRA.—Nobly said, and without jealousy.

QUEEN—I have to perform a certain vow under my Lord's guidance, so an hour's obstruction be pardoned unto me.

King-Nay say not so; it is, indeed, a favour, and no obstruction.

VID.—May such obstruction, accompanied with svastiváchana gifts, grow apace.

King-What is the name of the queen's vow?

Queen-( Looks at Nipuniká's face ).

NIPUNIKA'—My liege, it is called Priyanuprasadana (i. e. the husband's reconciliation).

KING-( Looking at the Queen ). If it be so,

In vain do you, O blessed one, trouble your body, tender like a lotus-stalk, with this vow; is that bondman to be propitiated by you who eagerly seeks your favour? (13)

Unvas'î-Great is the King's reverence for his Queen.

CHITRA.—You simpleton, gallants who have transferred their love to other ladies become even more courteous.

QUEEN—(Smiling). It is, indeed, the effect of the observance of this vow that my Lord, is made to say this much.

VID.—Cease your remonstrations; it is not proper to urge any thing against good words.

QUEEN-Maids, bring me the materials of worship so that I may worship the moon-beams fallen on the Maniharmya terrace.

Attendants—As Your Ladyship commands; here are the materials—sandal-paste, flowers &c.

Queen—(Gesticulating the worship of moon-beams with sandal-paste, flowers, fc.). Maids, give these sweetmeats to the revered Manavaka.

ATTENDANTS—As Your Ladyship commands. Venerable Manavaka, this is yours now.

VID.—(Taking the dish of sweetmeats). May Your Ladyship be happy; may your fast bear manifold fruits!

Queen-My Lord, just come here.

KING-Here am 1.

Queen—(Gesticulates worshipping the King, and then bowing with folded hands). Calling the divine couple, Rohini and the Moon, to witness, here do I propitiate my Lord; (and declare that) I will behave amicably towards the woman whom my Lord loves, and who herself longs for union with my Lord.

URVAS'1-O, I do not know what the real import of her words is. But my heart has become clear (i. e. unprejudiced towards her) on account of confidence,

CHITRA.-Friend, the noble lady having consented to your union with your beloved, there will be no obstacle in its way.

VID.—(Aside). A fisherman baffled and disappointed at the escape of the fish says—Be it my merit (to allow the fish to escape). (Aloud). Lady, is His Majesty so dear to you?

Queen—You fool, I wish to make my Lord happy even at the sacrifice of my happiness; judge from this if he is dear to me or not.

KING-

You have the power to give me, your slave, to any other woman or to take me back; but then, O timid one, I am not what you suspect me to be. (14)

Queen—You may be or not (that is no question now). 1 have finished my observance called *Priyânuprasâdana* as intended. Come, girls, let us go. (The Queen starts).

King-My dear, I have not indeed been propitiated if now you abandon me and go away.

Queen—My Lord, I have never before violated the rules (regarding my observance). (Exit with attendants.

URVAS'I—Friend, the royal sage seems to be fondly attached to his spouse; and yet I cannot recall my heart.

CHITRA.—What, are you now going to return in despair?

KING—(Returning to his seat). Friend, has not the Queen gone far away?

VID. - Say fearlessly what you wish to say. As

an incurable patient is by a physician so have you been given up by Her Ladyship of her own accord.

King-Might Urvas'î-

Unvas'î-....be blessed to-day?

KING.....the dear one, though invisible, let fall on my ear at least the tinkling of her anklets? Or coming slowly from behind, might she close my eyes with her lotuslike hands? Or on descending into this place might she be brought forcibly to me step by step by her clever friend, her gait being slow on account of fear? (16)

Unvas'î-Friend I will just fulfil this desire of his.

( Going behind the King she closes his eyes ).

CHITRA .- ( Makes a sign to Vidûshaka ).

King—( Gesticulating that he feels the touch). Friend, it is the beautiful lady born from the thigh of the sage Narayana.

VID.—How do you know that?

KING .- What difficulty is there?

My body, tormented by love, none else would be able to gladden with the touch of her hand; the moon-lotus does not bloom by the rays of the sun (falling upon it), but only by those of the moon. (16)

URVAS'î (Taking off her hands and going forth a little). Victory to Your Majesty!

KING—Welcome to you, O beautiful one. (Seats her on the same seat with himself).

CHITRA.—Lives my friend in happiness?

KING-Happiness, indeed, has just come to me.

Unyas'î—Friend, the queen has given away His Majesty; and so, as her friend, I seat in contact with him. Do not consider me to be an officious woman.

VID.—What, has the sun set to you even here (i. e. Have you been here since evening)?

KING-(Looking at Urvas'î).

If you touch this body of mine as having been given away by the Queen, with whose permission did you, at first, steal this heart? (17)

CHITRA.—Friend, she can have no answer to give you; now listen to a request I have to make.

KING-I am all attention.

CHITRA.—In the summer season, following the spring, I have to wait upon the divine Sun; so my friend should behave in such a way that this dear friend of mine will not sigh for heaven.

VID.—Lady, what is there in heaven to be remembered? There is neither eating nor drinking, there the fishes are only mocked with unwinking eyes.

KING-O blessed one,

The heaven being full of untold pleasures, who is able to cause a person to forget it? But (this much I can promise) that Pururavas, who is accessible to no other woman, (will ever be) her slave. (18)

CHITRA.—I am much beholden (to you for this assurance). Friend Urvasî, give me leave with a firm heart.

URVAS'î—( Embracing Chitralekhâ). Pray do not forget me, my friend.

CHITRA.—(Smiling). Now that you are united with my friend, this request should rather be made to you by me.

[ With a bow to the King, Exit.

VID.—Your Honour is to be congratulated upon the fulfilment of your desires.

KING-This is, indeed, my towering glory; mark you.

My friend, I do not think myself so much blessed with the attainment of supreme sovereignty marked by there being only one royal umbrella, and by my edicts being coloured by the crest-jewels of feudatory chiefs; as to-day I do with the attainment of the charming servitude of this lady. (19)

URVAS'î.—I cannot say any thing that would be sweeter than this.

King—(Laying hold of Urvas'î with his hand). Oh wonder! The attainment of desired objects produces contrary results!

The same rays of the moon gladden my body; the same shafts of Love are pleasing to me. O charming lady, whatever was harshly set against me, seems as it were, to have been rendered favourable (now) by my union with you. (20)

Unvas'i.—I have sinned against my: Lord in delaying to come.

KING-No, not so.

The happiness which waits upon one after misery is the sweeter (more savoury); for the shade of a tree is the more refreshing to him that has been oppressed with heat. (21)

VID.—Friend, we have enjoyed the rays of the moon which are charming at nightfall; it is now time for you to retire to bed.

King-Then show your friend the way.

VID.—This way, Your Ladyship.

( They turn round).

King-O charming lady, this is my ardent wish, now.

Urvasî.—What is that?

KING-

Formerly when my desire was not attained my night passed as if lengthened hundredfold; but if after union with you it extends to an equal length, O fair-browed one, I shall consider myself blessed. (22) [Excunt Omens.

END OF ACT III.

### ACT IV.

(Enter Chitralekha, uneasy in mind, and Sahajanya). Sahajanya'—(Looking at Chitralekha). Friend, the appearance of your face, which looks like the fading lotus, bespeaks the uneasiness of your mind. Therefore, tell me the cause of your distress. Let me participate in it.

CHITRALEKHA'-Friend, engaged here in paying respects to the divine Sun, in the order of service which the nymphs have to perform, I was filled with great anxiety about Urvas's.

SAHA .- I know your mutual love. What further?

CHITRA.—Then, anxious to know the tidings of these days, I stood in meditation, when I learnt of a great calamity.

Saha.—(With an anxious look). Of what nature? Chitha.—Urvas'i had gone for sport to the Gandhama.

dana-forest, taking with her the royal sage, her love-companion, who had entrusted the burden of the government to his ministers.

SAHA.—That is, indeed, enjoyment which is had in places like that. What followed?

CHITRA.—There Urvasî got angry with the royal sage, because he gazed for a long time on the daughter of a demigod, by name Udayavatî, who was sporting on the sandy bank of the Ganges by raising hillocks of sand.

SAHA.—Oh the fatality! Intense love is, indeed intolerant. What next?

CHITRA.—Then, not accepting the apology of her husband, with her mind infatuated by the curse of the preceptor, and forgetting the rule laid down by the deity, she entered the forest, sacred to Kumara, which ought to be avoided by women. And just after her entrance she was transformed into a creeper standing on the border ground of the forest.

SAHA.—There is nothing that fate may not bring under its influence. Oh that that sort of love should have met, on a sudden, with such a calamity? But what state is the royal sage in now?

CHITRA.—He has been spending days and nights in quest of his beloved, in that very forest. Moreover, he will be a victim to a great disaster, owing to the appearance of these clouds, which cause uneasiness even to those who are happy.

SAHA.—Friend, such elegant forms are never subject to long suffering. There will undoubtedly turn up some cause or other arising from some one's favour, to bring about their re-union. Come then, let us wait upon the god Sun who is about to rise.

[ Exeunt.

#### END OF THE PRAVES'AKA.

(Enter the King in the habiliments of a mad man).

King—Halt, wicked demon, halt. Whither are you bearing away my beloved? Ah! he has fled away to the summit of the mountain and showers arrows upon me.

#### ( Observing closely ).

This is a new cloud fully developed, and not a haughty demon in armour; and this is the rainbow, and not an archer's bow drawn to its utmost length, as I thought; this too is a sharp shower of rain, and not a volley of arrows; and this here that shines like a streak of gold (on the touchstone) is lightning and not Urvası, my beloved. (1)

( Pondering ). Where possibly can the plantain-thighed one have gone?

May she have, by her divine power, remained concealed through anger? (But no), she cannont cherish anger long. May she have fled up to heaven?—(No, that even cannot be, for) her heart is affected with love towards me. Nor can the enemies of the gods take her away from my presence. And yet she is completely invisible to my eyes. What (a sad) fate is this! (2)

(Looking in all directions; and hearing a sigh). Alas, misfortunes never come singly to those on whom Fortune turns her back. For,

On the one hand there has befallen, all of a sudden, this unendurable separation from my beloved, while on the other the days will be delightful (now) on account of the intensity of heat being removed by the advent of new clouds. (3)

(Smiling). In vain, indeed, do I neglect the growing anguish of my mind. For even the sages say that the king is the cause (i. e. ruler) of time. Why do I not then countermand the rainy season? But no. These tokens of the monsoons, form at present my royal paraphernalia. Thus—

The cloud, decked with gold in the form of the flashing lightning, is my canopy of state. The chauries of their sprouts are waved over me by the Nichula trees. The peacocks, shrieking out more gaily on account of the lapse of summer, are my bards. And the mountains leading down the waters of the showers are the merchants engaged in bringing me presents of wealth. (4)

Well, enough. What is the use of my thus praising my paraphernalia? Let me, in the first place, search for my

beloved in this forest. (Looking). Ha, my employment is, as if, given an impetus to. Because—

This young Kandali-plant, with its flowers having red lines on and surcharged with rain water, reminds me of her eyes full of tears through anger. (5)

How should I know that her ladyship has gone a particular way?

If that elegant bodied one were to touch with her feet the earth in these forest sites the sands of which are showered over by the clouds, then the beautiful line of her steps, marked with red-lac, and sunk towards the heels owing to her heavy hips, would appear here. (6)

(Walking about and seeing with joy). I have got a vestige by which the angry lady's path may be traced out.

This is undoubtedly the breast-garment of her whose navel is deep, dropped down as she was walking with faltering steps through rage, dark-blue like the belly of a parrot and spotted with drops of tears that were falling down the lips and were tinged with their redness. (7)

(Looking closely). What oh! This is only fresh green sward with the Indragopas on it. Where, indeed, shall I get any tidings of my beloved in this lonely forest? (Looking forth). Ah, here, perched on a stone in the rocky soil emitting vapour on account of the showers of rain,

A peacock, with his crest beaten by a violent fore-wind, is looking at the clouds, with his neck far upstretched and about to give escape to his shricks. (8)

Let me question him. (Approaching).

Oh you of dark neck and white eye-corners! Have you seen, in the forest, my beloved wife, with a prominent neck and far-stretching eyes? For she is worthy to be seen (likely to attract notice). (9)

How now! he has begun to dance without replying to me. What may possibly be the cause of his joy? ( Contemplating). Yes, I see it.

His plumage, beautiful like a cloud (streaked with light-

ning) and ruffled by the gentle breeze, is without a rival now, owing to the dis-appearance of my beloved. (For) what could he have done, if the tresses of the charming-haired one, decked with flowers and having their tie loosened in sport, were in existence? (10)

Well, I will never ask him who delights in the misery of others. (Walking about). Here is a cuckoo seated on a branch of the Jambu tree, with her passion inflamed by the termination of the sultry season. Of all (species of) birds this species is very clever. I will, therefore, entreat her. Madam,

Lovers describe you as the messenger of Love, you are an unfailing weapon, skilled in taming the pride (of women). Either quickly bring to me that my beloved, or take me, oh sweet warbler, to where the charming lady may be. (11)

What did Your Ladyship say? Did you ask me how she went away forsaking me who am so much attached to her? Let Your Ladyship hear.

She was angry, though I remember to have given her no cause for anger even once. The ascendancy of women over their lovers needs no deviation from true love (for them) to get angry. (12)

How now! she has, cutting short our conversation, engaged herself in her own business.

It is truly observed that the distress of others, how-soever painful, is but cool (not pain-giving); since disregarding the request of me who am plunged in misery, this impassioned bird has set about tasting the fruit of the Rajajambû tree, about to open, as if it were the lower lip. (of her lover). (13)

Even though such is the case, since her voice is melodious like that of my beloved, I will not feel offended with her. Let us away hence. (Walking about and listening). Ah, on my right I hear the sound of anklets indicative of the movement of the feet of my beloved. Thither let me proceed then. (Walking about). Ah, alas, alas!

This is not the tinkling of anklets, but the cooing of the royal swans, eager in their minds to fly to the Manasa lake, on seeing the directions darkened by clouds. (14)

Well, while these birds eager to go to Manasa do not fly

from this lake I must get (some) intelligence about my beloved from them. (Approaching) Ho, monarch of the birds that breast the waters,

You may leave for the lake *Månasa* afterwards. Leave aside the lotus-stalk, the provision for your journey; you may take it up again. First relieve me of my grief by giving me some news of my beloved; for the execution of the business of a supplicant is more important in the estimation of the good than their own interest. (15)

Since he looks up, he seems to say—"Intent upon going to the Manasa lake I did not notice her."

If, O swan, my arch-browed beloved was not seen by you on the bank of the lake, whence did you then, O robber, copy her entire gait, with the steps sportive through passion? (16)

Therefore,

O Swan, restore my beloved, since you have taken her gait; for he with whom a portion (of the stolen property) is discovered, must restore the whole of what is claimed. (17)

(Laughing). He has flown away in fear, thief as he is, thinking that I, a king, would punish him. (Turning). Now, here is a Chakravaka bird with his mate; so I shall ask him.

Filled with a hundred desires, O Chakravaka bird, this person, a king, bereaved of his beloved with wheel-like hips, asks you. (18)

What! Does he ask who I am? It must not be so. Surely he knows me not.

(I am he) whose maternal and paternal grandfathers are the sun and the moon, and who was willingly accepted both by Urvas's and the Earth to be their lord. (19)

What! he remains silent; well then, I will chide him.

When the person of your mate is concealed (from your sight) even by a lotus-leaf in the lake, you consider her to be at a great distance from you, and wail anxiously; such is your fear of separation out of the love you bear to your mate; whereas, for me who am (actually) bereaved of my beloved wife your sympathy is such that you refuse (even) to give me any information about her. (20)

Verily, my stars are manifesting their influence all the other way (for evil). I shall now go elsewhere. (Standing a little way off). Or rather, I will not go yet.

This lotus having in it a humming bee obstructs me, appearing, as it does, like the face of my beloved with a hissing sound when I bit her lower lip. (21)

Well I will make a request to this lotus-abiding bee, that I may not repent after going away from here.

O bee, tell me some intelligence of her who has bewitching eyes. (*Musing*) Or why, you have not at all seen that beautiful lady, my beloved. If you had experienced the sweet fragrance of her breath, could you have ever fixed your affection on this lotus? (22)

Let us go then. (Walking forth and looking about). Here is the royal elephant, accompanied by his mate, resting his trunk on a branch of the Nipa tree. I will obtain some news from him about my beloved. (Observing) Or rather I should not make (so much) haste.

Let him first taste this branch of the S'allakî tree, brought to him by his spouse in her trunk, which has put forth new sprouts, and which has a juice sweet like liquor. (23) (Waiting a while) Oh, he has eaten it; now I will ask him.

Did you, O lord of the herd of elephants, intoxicated with rut, see from a distance that lady charming to gaze on, who is ever in youth, whose hair is decked with the Yathika flowers and who ranks foremost among women. (24)

( Hearing with delight). By this sweet and deep sound of yours, which tells me that you saw my beloved, I feel consolation. Besides, I bear you great affection on account of our mutual resemblance.

I am called king of kings; you (too are) king among elephants; you shed a broad and unceasing stream of rut, and my charity to the poor is (also) equally uninterrupted and great among all the jewels of (excellent) women Urvas'i is dearest to me(as) in this herd this mate of yours is to you. Everything of you resembles mine; but may you never experience the pain of separation from your beloved (which I do) (25)

May you be in peace. We now depart. (Turning round and looking about him) Oh, here I behold a very beautiful mountain named Surabhikandara. It is a favourite (haunt) of the nymphs. May the beautiful lady be discovered in its vicinity? (Turning and observing). Alas! on account of my sins even the cloud has become destitute of lightning; yet I will not return without questioning the mountain here.

O mountain, with an extensive slope, has a woman, with prominent breasts, beautiful hips and joints well-turned, resorted to any forest of yours which is the abode of Love ?(26)

What, he is silent. Perhaps he cannot hear me, being at a distance. I shall go near him and then ask. (Turning).

Did you, lord of all mountains, see, in the lovely tract of this forest, a charming woman beautiful in all her limbs, separated from me? (27)

(Listening, with delight). What! he said in the very order of my words that he saw (her)\*. May Your Honour then hear something more agreeable than this. Where is my dearest, then? (Hearing the same words behind the scenes). Alas, it is the echo of my own words resounding in the interior of a cavern. (Gesticulating disappointment). I feel exhausted. I shall just sit on the bank of this mountain-stream and enjoy the breeze wafted over its waves. My mind is delighted to see this stream, turbid though it is on account of the rains.

Knitting its eyebrows in the form of the waves, having for a girdle the row of agitated birds, drawing tight, in the form of the foam, its garment loosened on account of hurry due to anger, as it proceeds in an uneven way, I think this is certainly that inexorable one (Urvasi) transformed into a river going tortuously, revolving ever and anon now and then my fault in her mind. (28)

Well, I shall prefer my request to her. (Folding his hands). O proud lady, what fault, even the smallest, do

The original may also be so construed as to mean 'oh king of all kings, I saw, in the lovely tract of this forest, a charming woman &c."

you see in me for which you abandon me, your slave?-me, whose affection is centred in you, who always speak sweet words, and whose heart is averse to faithlessness. (29)

Or it must be a river in fact; for Urvasi will never proceed towards the sea abandoning Pururavas. Well, good things can never be attained by despairing. I shall just go to the very region in which the charmer of my eyes disappeared. (*Turning and observing*). O joy, I have found the sign of her track.

Here is the red Kadamba tree, a blossom of which, indicating the end of summer and rough on account of the incomplete (formation of the) filaments, was used by my beloved as an ornament for her hair. (30)

(Looking on\*). I shall now request this stag, squatting here, to give me some news about my dear one.

This stag, who is of a dark and variegated colour, seems, as it were, to be the glance of the beauty of the Forest cast for the purpose of observing the wood-land scenery. (31)

(Observing). What! has he turned away his face through discourtesy to me? (Looking).

(Walking on and seeing an As'oka tree.)

Oh As'oka with red flowers, where possibly might that slenders waisted lady have gone, leaving a person (me) deeply attached to her? (Marking its top tossed by the wind). In vain do you nod your head affected with neuralgia (shaken by the wind). For, unless you received a kick from her foot, whence comes this wealth of your flowers, the petals of which are touched hard by swarms of bees gathering together in eagerness?

#### ( Marking closely ).

After this the Com Ranganatha reads the following stanza—
In the vicinity of a lofty tree bearing bunches of fresh bloseoms, and charming with the hummings of bees and the cooings of the cuckoos, in the Nandana grove, an elephant, the lord of the herd is wandering about, being consumed by the fire of separation from his mate.

<sup>·</sup> After this some manuscripts read the following:-

The hind, while coming towards him, is obstructed by her fawn which sucks her; and bending his neck, the stag, with a stead-fast gaze, is looking at her viewing nothing else. (32)

O lord of the herd,

Have you seen my beloved in the forest? I shall tell you her characteristic by which you may recognize her; hear me; she also glances as charmingly as your big-eyed companion. (32)

What, has he turned his face towards his wife, and spurned my suit? It is but right; when a man is reduced in circumstances, he is liable to a number of insults. We shall go away from here. ( He walks forth).

(Gazing). And what is seen here in the cleft of the rock, of a deep red hue?

As it sheds a halo of lustre it cannot be a piece of the flesh of a deer killed by a lion; perhaps it is a spark of fire, but it has rained just now. (Thinking). Oh, it is a gem of the hue of a cluster of the flowers of the red Aśoka, to draw up which the Sun seems to be making an effort, as it were, by extending his kara (ray, hand). (34)

She, in whose hair scented with the flowers of the Mandara this jewel is fit to be placed, (that my beloved) is now unobtainable to me; why shall I then soil it with my tears? (35).

(Behind the scenes). Child, do take it. This is the gem called Sangamaniya produces from the red lac applied to the feet of the Daughter of the Mountain; when worn (on the body) it brings about union with one's beloved. (36)

King-(Listening). Who is this that bids me thus? (Looking at the quarters). Oh, it is some sage. leading the life of a deer, that takes pity on me. Revered sir, I am obliged to you for your advice. (Taking the jewel). O Sangamaniya, if you bring about the union of me who am separated from that slender-waisted lady, I will make you my crest jewel just as the Lord (S'iva) makes the young moon his. (37)

(Walking forth and looking). Oh, why is my passion inflamed on beholding this creeper destitute of flowers as it is? Or it is but proper that it should gratify my mind. For this,

Looks like a slender lady whose lower lip has been washed with tears, on account of its leaves being wet with rain; who wears no ornaments, on account of the budding forth of its flowers having ceased owing to the lapse of its (flowering) season; and who resorts to an anxious silence, by its being destitute of the hum of bees; meseems this is that irascible woman who, after she had slighted me, fallen at her feet, has repented. (38)

I shall just erjoy the delight of embracing it which thus imitates my beloved.

(Embraces the creeper. Urvas'î, thereupon, appears in its place).

King—(Gesticulating the sensation of touch while yet his eyes are closed). Ah! my body has become gladdened as if with the touch of the body of Urvas'î; yet I cannot believe it. For—

Whatever I at first refer to my beloved, turns out in an instant to be something else. I will not, therefore, open my eyes yet for a while, when I have found my beloved, as I think, by the touch. (39)

(Gradually opening his eyes). What? it is, forsooth, my dearest.

URVAS'î-( With tears). Victory to my Lord!

KING—While sinking in the darkness caused by separation from you, O beautiful lady, I have luckily re-covered you, as a dead man recovers consciousness. (40)

URVAS'f.—With my senses concealed within (internally possessed of the power of perception), I knew all the actions of Your Majesty.

King-I cannot understand what you mean by your "with my senses concealed within."

URVAS'1.—I will explain myself; but first may Your Majesty be pleased to excuse me for having reduced you to such a condition by fretting myself.

KING-O blessed one, you need not propitiate me; at

your very sight, my soul, with its internal and external senses, is delighted. Tell me how Your Ladyship could stay away so long from me.

URVAS'î.—Listen, Lord. The revered Kartikeya having vowed everlasting celibacy settled upon the skirt of Gandhamâdana called Akalusha, and laid down this rule—

King-What is it?

URVAS'i—That whatever woman enters this region will be transformed into a creeper and will not be reclaimed from that state unless by means of the jewel produced from the dye of Párvati's feet. My heart being scupified by the curse of my preceptor, I forgot the rule of the deity (Kârtikeya) and without heeding your suplication, I entered this forest sacred to Kumára; and as soon as I entered it I was transformed into a vernal creeper.

King-Now every thing is explained.

How else, could you, who used to think that I had, as it were, gone on a journey when I was only sleeping through the exhaustion of sport, bear, O beloved one, a long separation from me? (41)

I have regained you by means of this jewel, having learnt from a sage that it was the means of reunion with you, as you have already said. (Shows her the gem).

URVAS'î—Oh, it is the Sangamaniya jewel. It was on account of this that I recovered my previous form as soon as Your Majesty embraced me. (Takes the jewel and wears it on her head).

KING-Fair lady, stand thus a while.

This your face, brightened by the refulgent redness of the jewel placed on your crest, possesses the beauty of the red lotus shone on by the morning sun. (42)

URVAS'1—Sweet-speaker, it is long since you came away from *Pratisthâna*. The subjects might blame me; so let us return.

King - As Your Ladyship desires.

URVAS'î-How does Your Majesty wish to travel?

KING—O lady with a sportive gait, carry me home by means of a newly formed cloud, changed into the form of a balloon, decorated with bright pictures in the form of the rain-bow, and having for its streamers the flashes of lightning. (43) (Exeunt omens).

END OF ACT : IV.

#### ACT V.

(Enter the Vidushaka in high delight).

VIDU'SHAKA—O joy! My friend has returned, with his companion Un'vasi, after sporting for a long time in the Nandanavana and other forests sacred to the gods. And now he has been governing hig kingdom, his pleasure being attended to by his subjects respectfully waiting upon him with presents. Excepting the want of issue, he has nothing wanting. As it is some special day to-day, he has bathed at the confluence of the worshipful rivers, the Ganges and the Jamuna, with his queens, and entered the royal palace. So while His Honour is performing his toilet, I shall go and have the first share of the perfumes and flowers intended for him. (Turns).

### (Behind the scenes).

Ah me! a vulture has carried off the jewel worthy to be made the crest gem by the ladies in the harem of His Majesty, taking it for a piece of flesh, when it was being carried by me (placed) on a palm-leaf fan (or, in a small palm-leaf basket) having a silk-handkerchief spread over it.

VID.—(Listening). A great calamity! That crest gem called Syngamaniya, was very much prized by my friend, and hence His Honour has left his seat and is coming in this very direction without finishing his toilet. I shall now approach him.

(Then enter the King and his attendants in excitement.)
KING—Where is that robber, the bird, bringing down death upon itself, which committed this the first theft in the house of the very person who protects all? (1)

KIRA'TI—Here it is, hovering, as if drawing lines in the sky with the gem, its golden chain suspended from the point of its beak.

KING-I see it.

Bearing the jewel with its golden chain pendant from its beak, and moving rapidly in circles, this bird is describing circles with the red hue of the gem like those traced by a fire-brand whirled round. (2)

What should be done now?

VID.—(Approaching). No mercy in this case; a culprit must be punished.

King—You are right; bring me my bow immediately. (Exit the Yavani, the keeper of the bow).

King-Friend, the bird has become invisible.

VID.—The flesh-eating culprit has gone away towards the south.

KING-(Turning round and seeing). I see it now.

The bird provides as it were the face of the quarter with an ornament for its crest by means of the gem with its Instre beaming all round, as if it were a bunch of As'oka flowers. (3)

(Enter the Yavani, bow in hand).

YAV.—My lord, here is your bow with the gloves (wrist-protectors).

KING—What is the use of the bow now? The bird has gone beyond the range of an arrow. See now,

The precious jewel, carried far away by the bird appears like Mars, at night, when the planet appears near a piece of dense cloud. (4)

(Looking at the Chamberlain). Latavya, ask the Mayor, at my bidding, to hunt after the winged offender when at eve it goes to its roosting-place.

CHAM.—As Your Majesty commands. [Exit.

Vid.—Your Honour should now sit down; where can the robber of the gem fly to escape punishment?

King—(Sitting with Vid.) Friend, my strong liking for the gem stolen by the bird is not due to its being a gem, but to the fact that the Sangamaniya reunited me with my beloved. (5) VID.—Ay, you have already told me that.

(Enter the Chamberlain with the jewel and an arrow). Cham.—Victory to Your Majesty!

The condemned bird fell down with the crest jewel from the sky getting its desert for the offence, having its body pierced by your prowess transformed into this shaft. (6)

#### (All exhibit surprise).

CHAM.—To whom shall I give the jewel which has been washed with water?

KING—Kiráti, purify it by fire, and keep it in a casket. KIRA'Tî—As Your Majesty bids me.

[ Exit with the jewel].

KING-Latavya, do you know whose arrow this is?

CHAM.—It seems to have a name upon it, but my sight is too dull to decipher the letters.

King-Well then, bring me the arrow.

CHAM.—( Does so. )

King—(Reading the name to himself indicates the delight of having had offspring).

CHAM.—Meanwhile I shall attend to my task. [ Exit.

VID.—What is Your Honour thinking about?

King-First of all, hear the name of him who discharged the arrow. ( Reads ).

This arrow belongs to young (or prince) Ayus, the wielder of a bow, son of Aila and Urvas'î, and the destroyer of enemies. (7)

VID.—It is, indeed, felicitous, that Your Honour prospers by having a son.

King—Friend, how is this? Except in the sacrificial session in the *Naimisha* forest, I was never separated from Urvas'î, nor did I ever see any sign of pregnancy. How could she then have a son yet? However,

For some days only her body appeared to have dull eyes, the nipples of her breasts darkish and the face of a pale colour like that of a leaf of the lavali creeper. (8)

VID.—You need not ascribe all the qualities of mortals to celestial women; their actions are concealed (from us) by their prowess.

King—Be it as you say; but then what reason had Her Ladyship to hide her son (from me)?

VID.—Who can guess what the secrets of celestial women might be?

(Enter the Chamberlain).

CHAM.—Victory to Your Majesty! My lord, a female ascetic, who has come with a boy, from the hermitage of the sage Chyavana wishes to see Your Majesty.

King-Usher them in both, at once.

CHAM .- As Your Majesty orders.

(Exit and re-enter with a Female ascetic and a boy carring a bow in his hand).

CHAM.—This way, your Holiness.

#### ( All turn round ).

VID.—(Seeing). Can this be the brave Kshatriya boy to whom belongs the crescent-shaped arrow which killed its mark, the vulture? He most resembles Your Honour.

King.—It may be so, and therefore, indeed,

My eyes, fallen on him, have tears rising in them; my heart feels parental affection and my mind delight; casting aside my gravity, I wish to clasp him mercilessly (closely) with my limbs affected with tremor. (9)

CHAM.—Wait here, worthy dame.

( The dame and the boy stop short ).

King.-Mother, I bow to You.

TA'PASî—Illustrious sir, be the perpetuater of the lunar race. ( To herself). Oh, the royal sage knows his relation (to the boy) without being informed. ( Aloud). Child, bow to your father.

Box—( Fold his hands in obeisance with the bow between them ).

KING-May you have long life!

Boy—( To himself). If so great is my affection (for the king) merely on hearing that he is my father and I his son, what must be the (intensity of) love towards their fathers of those who have been fondled by them on their laps? (10)

King-Worthy lady, what brings you here?

Ta'pasî—Listen, my lord: This blessed Ayus was, for some reason, entrusted to my care by Urvas'î as soon as he was born; whatever religious rites—such as the Jâtakarma and others—are essential for a Kshatriya, have been completely performed in his case by the revered Chyavana. On the completion of his (Vedic) studies he was also taught the science of archery.

King-He is, indeed, blessed.

Ta'pasî—As he went out to-day with the sons of the sages to bring flowers and sacrificial sticks, he acted in a way unbecoming to one who dwells in a hermitage.

VID .- ( Anxiously ). What was it?

TA'PASî—They say that he shot an arrow at a vulture, sitting with a piece of flesh on the top of a tree.

VID .- (Looks at the King).

King-What then?

Ta'rasî—On hearing of the occurrence the venerable Chyavana ordered me to send back my ward. I, therefore, wish to see the Queen, Urvas'î.

King-Take then a seat, revered dame.

TA'PASI-( Sits on a seat brought to her ).

Kıng-Lâtavya, let Urvas'î be called hither.

CHAMBER.—As Your Majesty orders.

[ Exit.

King-(Looking at the youth) Come, come, my boy.

They say that the touch of a son thrills the whole body with delight; gladden me, then, by coming to me, as the moon-beam does the moon-gem. (11)

Ta'pasi-Child, gladden your father.

KUMA'RA—( Going up to the King. touches his feet ).

King—(Embracing the Prince and seating him on the foot-stool). Child, salute fearlessly this Brahmann, the friend of your father.

VID.—Why should he be afraid? Having lived in a hermitage, he must have known a monkey.

Kuma'ra-(Smiling). I salute you, father.

VID .- May you be happy!

(Then re-enter the Chamberlain with Urvasi).

CHAMBER.—This way, Your Ladyship.

URVASΗ(Looking at the Kumara). Who is this boy, with a bow, sitting on the foot-stool, whose hair is being tied personally by my lord? (Seeing the Tapasî). Oh! it is my darling Ayus, as is indicated by (the presence here of) Satyavatî. He has grown up (considerably). (Turns)

King-( Looking at Urvasî ).

Here comes your mother, whose gaze is fixed upon you and who wears a bodice wet with the oozing of milk. (12)

Ta'Pasi-Child, go up to your mother.

Kuma'ra-( Goes up).

Unvas'î-Mother, I salute you.

Ta'pasi—Child, be esteemed by your lord.

Kuma'ra-Mother, I bow to you.

URVAS'1—(Embracing him and lifting up his face). Child, be dutiful unto your father. (Approaching the King.) Victory to Your Majesty!

KING—Welcome to the mother; be seated here. (Shares his seat with her).

Unvasî-( Sits down ).

(All sit according to their position).

Ta'pasi—This A'yus, who has gone through a course of instruction, has now attained youth (lit. is fit to wear an armour). So I have returned my charge in the presence of your lord. I now wish to be permitted to depart (as) my duties at the hermitage are interfered with (by staying here).

Unvasi—Having seen your venerable self after a long time, I am the more eager (to detain you); but it is improper to detain you; so Your Ladyship can depart to see us again.

King-Mother, tender my respects to the worshipful Chyavana.

TA'PAS'î-Be it so.

Kuma'ra—Venerable lady, if, indeed, you are going back, you should take me too to the hermitage.

KING—Dear boy, you have lived the first period of your life; it is now time for you to commence the second.

Ta'pasî-Child, obey the words of your father.

Kuma'ra-Then,

Send me my peacock called Manikantaka, that has got a plumage, and that used to rest upon my lap experiencing delight when scratched on the crest. (13)

TA'PASî—(Smiling). I shall do so. May you all be happy!

King-O blessed one,

By having this noble son born of you, I am, to-day, the most blessed of fathers, as Indra is by his son Jayanta, born of Paulomi. (14)

URVASî—( Weeps at the recollection of something).

VID.—Why are the eyes of Her Ladyship suddenly filled with tears?

King-( With much concern ).

When great joy has come to me on account of the perpetuation of my race, why have you, O fair one, begun to shed tears causing the repetition of placing a wreath of pearls by your tears flowing along your stout and elevated breasts? (15) (Wipes her tears).

URVAS'î—May Your majesty hear; at first I had forgotten it at the sight of our son. Now the mention of the great Indra's name has recalled his order (to my mind), (and it) grieves my heart.

King-Say what that order is.

URVASî—Formerly, when my heart was attracted by Your Majesty, I was ordered by the great Indra—

King-What was the order?

URVAS'1-"When the royal sage, my dear friend, will see the face of a son born of you, you should come back to me." Thereupon, through the fear of separation from Your Majesty, as soon as the son was born, I secretly placed him under the charge (lit. hand) of the venerable Satyavatt under the plea of his education. To-day by her, thinking that he was capable of serving his father, my long-lived son has been restored (to me). So my stay with Your Majesty is now over. (All gesticulate sorrow).

King—(Sighing). Oh the opposition of fate to (human) happiness!

O slender-bodied one, separation from you awaits me just as I am consoled with the acquisition of a son. This (separation) comes (upon me) like the fire of lightning upon a tree the sufferings of which from heat have been alleviated by the shower of the first cloud. (16)

VID.—So this incident has led to a series of calamities. Now I suppose His Honour will wear bark-clothes and go to a penance-forest.

URVAS'1—And now when I go to heaven after having got back our son whose education is finished, Your Majesty will think of me, unfortunate that I am, that I have achieved my object.

King-Oh, say not so.

Dependence, in which separation is so easy, is not able to do the things it likes; (so) obey the order of your lord. I too, having abdicated the kingdom in (favour of) your son, A'yus, will resort to the forests in which roam the herds of deer. (17)

Kuma'ra—Papa is not acting judiciously in yoking a young bullock to a yoke drawn by an ox.

King-Dear boy,

The scent-elephant, though a cub, overpowers common elephants; the poison of a young cobra is extremely quick in circulation (i. e. deadly). Though young, a king is competent to protect the earth; this superior prowess enabling one to discharge one's duty exists by nature and is not (acquired) by the lapse of years. (18)

Latavya, say at my bidding to the ministerial assembly "Let preparations be made for the coronation of A'yus".

CHAM.—As Your Majesty commands. Exit sorrowing. (All gesticulate that their vision is obstructed).

King—(Looking at the sky). Whence is there a flash of lightning when the sky is fair?

URVAS'î-(Observing). Ah, it is the revered Narada.

King-Oh! it is the revered Nárada. Thus appears he:-

With his matted hair tawny like the streaks of gôrôchana and his sacred thread white like a digit of the moon, he appears like a moving Kalpa tree possessed of golden branches with the beauty of decoration added to it (lit. collected) by the best wreaths of pearls. (19)

(Bring me) the materials of worship for him.

URVAS'1-(Taking the said things). Here are the materials for the worship of the venerable sage.

#### (Enter Nårada).

NA'RADA-Victory to the ruler of the middle world!

King—(Taking from Urvasi's hands the materials of worship and offering them to Narada) Venerable sir, I bow to you.

Urvas'i-I salute you, revered sage.

NA'RADA-May you live inseparable as man and wife.

King—(Aside). Would that it were so? (Aloud, embracing the Kumara) Child, bow to the divine sage.

Kuma'ra—Holy sir, A'yus, the son of Urvas'î, bows (to you).

NA'RADA-May you be long-lived!

KING—Let this seat be favoured (by you).

(Narada sits on it. All sits after he had sat).

NA'RADA—Hear, O king, the message of the great Indra. KING—I am all attention.

NA'RADA—Indra, who sees (everything) through his (divine) power, desires you who have formed a resolution to retire to the forest—

King-What does he command?

NA'BADA—Sages, seeing into the past, the present, and the future, have foretold an impending war between the gods and the demons; and you are a warlike supporter of ours. You should not, therefore, throw away your weapon; and this Urvasi here should be your partner while you live.

Unvast-(Aside). Ah, a dart has been taken off, as it were, from my heart.

KING-I am at the disposal of the lord of gods.

NA'RADA-Good.

Indra should render service to you, and you should do what he wills; the sun kindles the fire, and the fire the sun with heat. (20)

(Looking up into the sky). O Rambhá, bring here the materials got ready by the great Indra in person for installing prince Âyus as the Heir-apparent.

(Enter Nymphs with the said materials).

NYMPHS-Revered sir, here are the materials for the installation.

NA'RADA-Seat the long-lived prince on the aupicious seat. RAMBHA'—Come here, child. ( Seats the prince ).

NA'RADA—( Pouring the pot on the head of the prince) Rambha, finish the rest of the ceremony.

RAMBHA'— ( Having done as directed ) Child, salute the holy sage, and your parents.

Kuma'ra—( Bows according to the rank of the persons). Na'rada—May you be blessed!

KING-Be the greatest man in the family.

Unvas'i-Win the favour of your father.

(Two bards behind the scenes).

FIRST BARD-Glory to the prince!

As the celestial sage Atri was like the Creator, the Moon like Atri, Budha like the Cool-rayed (moon), and His Majesty like Budha, so do you become like your father by your popular qualities. In your exalted race all blessings have indeed been fulfilled. (21)

SECOND BARD—Like the Ganges with its waters distributed between the Himalayas and the ocean, Royal fortune now appears the more beautiful being distributed between this your father who stands at the head of the great, and you abiding by your duty and of unshaken courage. (22)

NYMPHS—(Approaching Urvas'i). We felicitate you on the attainment of the dignity of Heir-apparent by your son and on being permitted to stay with your lord.

URVASi—This good luck is common to us all. (Taking the Kumara by the hand). Come child, salute your eldest mother.

Kuma'ra—(moves from his place).

NA'RADA—Wait, you can go to Her Ladyship presently. The splendor of the installation of your son Âyus as Heir-apparent reminds me of the (installation of Kartikeya as commander-in-chief (of the heavenly forces) by Indra. (22)

King—How can he fail to become a worthy person when thus favoured by you?

NA'RADA-What more, agreeable to you, shall Indra do?

KING—If Indra is propitiated towards me, what further can I wish for? Still let me have this (lit. let there be this)-

(Benedictory stanza.)

For the welfare of the good, may there ever be, between wealth and learning, which are at variance with each other, a union which is rare in one place. (24) ( Exeunt omens.)

END OF ACT V.

FINIS.

#### APPENDIX.

-:0:-

Translation of the Prakrt passages found in Act IV.

P. 91 L. 1—(Behind the scenes, an animan song introducing Sahajanya and Chitralekha). Melancholy on account of the separation from her beloved friend, Chitralekha, sitting on the bank of a lake, the lotuses of which have been caused to bloom by the rays of the sun, in affliction wails (or speaks to her friend. (1)

(Then enter Sahajanyá and Chitralekha).

CHITRA.—(On entering, looking at the quarters with a दिपदिका song.) Two female swans, tender-hearted, and touched with grief for a friend, are lamenting on a lake, their eyes flooded with tears. (2)

P. 94. I. 10. ( Hereafter a जम्मलिका song.) Two female swans, tender-hearted and touched with grief for a friend, are lamenting on a lake, bathed with profuse tears. (3)

SAHAJANYA'-Friend, is there any means of union?

CHITRA.—Excepting the jewel of union produced from the lac of Gaurt's feet, what other means can there be of her recovery?

- P. 95. L. 4. (Hereafter a every song.) With her mind suffering from anxiety, and desirous of seeing her friend, a female swan roams about on a lake charming on account of full-blown lotuses. (4)
- P. 95. L. 7. ( Behind the the scenes, an आधिप्तिका song to introduce Pururavas).

The elephant-lord enters the forest, a change being perceptible in him on account of the frenzy due to separation from his beloved, the huge form of his body being decked with the flowers and tender leaves of trees. (5)

P. 95. L. 9. (Picking up a clod of earth and running to attack with it) (After that looking at the quarters with a stylen song.)

A young swan, brooding over his grief for his beloved with fluttering wings and flooded eyes wails on the lake. (6)

P. 96. L. 4. (So saying, falls down senseless; again rising with a द्विपविका song and sighing ).

I thought that some demon was carrying away the fawneyed one, while the dark cloud, (decked) with the new lightning was showering. (7)

P. 97. L. 2. (II reafter a चर्चरी song).

O cloud, you that have covered the face of the quarters with your dense showers, restrain your anger towards me, being ordered to do so; if I, while wandering on earth, see my beloved, then I shall endure whatever you will do.

P. 97. L. 5. ( A चर्नी song after the word प्रत्यादिशामि ).

The heavenly tree dances in a number of charming ways to the accompaniment of the songs of the bees exhilarated with fragrance, and the playing of musical instruments (in the form of the notes of) the cuckoos, with the clusters of its foliage waving in the blowing gale. (9)

#### ( With these words, he dances ).

P. 98. L. 2. ( A भिन्नक song after the word अन्वेषयामि ).

Separated from his beloved, (and therefore) very much grieved, full of the grief of separation and extremely languid, the lord of the herd of elephants with very slow gait (wanders) in the mountain forest bedecked with flowers. (10)

(Then turning round with a fagfam song, and observing, says with delight).

P. 99 L. 6. ( Hereafter a work song ).

Grieved (on account of separation ) and desirous of seeing his beloved, the elephant-lord roams hurriedly wondering in his mind (that though he was) the conqueror of enemies, he could not protect his beloved who was taken away from him. (11)

#### ( A sail song after the sous ).

O peackock, I beseech you, tell me if while wandering in this forest you have seen that beloved of mine. Listen—her face is like the moon and her gait like that of a swan; by these indications you will recognise her, (and so) I have told you. (12)

(Sitting down after the चर्चरी song and joining his palms).

P. 99 L. 8. ( With the चर्चरी song, gazing ).

P. 100 L. 7. ( Hereafter the exa-dancing song).

The mighty elephant living in the forest of the demigods, wanders measuring the sky (as it were), a flood of tears proceeding (from his eyes) on account of grief, and the joy of his heart cast far away. (13)

### ( A चर्चरा song after the खुरक ).

Dear cuckoo, sweet-warbler, soaring through the Nandana forest at your will, if, indeed, you have seen that beloved of mine, O cuckoo, tell me. (14)

(Dancing to the tune, approaching with a assistant, and hneeling) Madam,

P. 100 L. 11. (With a slight turn in position,) (In the sky)

P. 101 L. 10.—May you sit at ease, madam! Let us depart at once. (Rising and turning with a favieur song and gazing). Ah, there is the sound of an anklet, indicating the pacing of my beloved in the southern part of the forest-line; I shall just follow this sound. (Turning).

With his countenance faded on account of separation from his beloved, his eyes surcharged with the moisture of unceasing tears, his gait impeded by unbearable grief, his body heated by excessive and growing pain and his mind still further agitated, the elephant-lord roams in the forest. (15)

(Thus he repeats the six divisions of the verse according to the Kakubha mode of singing).

(Then looking at the quarters with a द्विपिदका song).

Separated from his dear mate, burning with the fire of intense grief, and his eyes flooded over with tears, the elephant lord wanders afflicted. (16)

P. 102 L. 12. (Sitting, continues with a wait song.)
O swan, why do you conceal it? (Dancing and rising).

P. 103. L. 2. (A चर्चरी song).

I understand by your imitating (her) gait.

(Approaching with the चर्चरा song and folding his palms). P. 103. L. 5.

## ( A चर्चरी song again ).

From whom did you learn this, you lover of a (charming) gait? Verily, you have seen her who is languid on account of her heavy hips. (17)

( A चर्चरी song again. Uttering the verse हंस प्रयच्छ &c., and gazing with a हिपदिका, and laughing).

P. 103. L. 7.—

(Hereafter a द्विटिका-Dancing song with a महाघटी and चर्चरी).

The elephant-lord maddened on account of separation from his beloved, roams

In a forest, which is charming on account of the rustling of leaves and the cooing of the birds, and in which beautiful trees have put forth leaves and flowers. (18)

# ( A चर्चरी song after music and dancing).

O Chakraváka bird, of yellow and red colour, tell me if you have not seen that blessed woman, sporting in spring time. (19)

(Approaching with a বৰ্ণ song and kneeling).

P. 104. L. 11.—(The अर्धिवृत्तस्त्रक Position).

The youthful swan sports in the lake of passion, his intense affection being heightened all at once (lit. by one turn). (20)

(Approaching in the चतुरस्रक posture and joing his palms) P. 105. L. 7,—( After नागराजस्तिष्ठाति )—

## ( A कुछिका song ).

(There stands the lordly elephant) in the forest, grieved on account of separation from his mate, (a महापरी)—with the black bees rising up on account of the smell of his rut.(21)

P.105. L.10.-Standing in the surner position and gazing)

P. 105, L. 12, ( A will song hereafter ).

I question you, tell me, O elephant-lord that have felled down a tree with a sportive blow, did you see my beloved, who far excels the beauty of the moon, crossing your path? (22)

P. 107. L. 2. (Hereafter a खाण्डिका song).

Attentive to his business, and striking the ground with his hard hoofs out-streched, see, the courageous boar wanders here and there, lurking in a dense forest. (23)

P. 107. L. 6. ( Hereafter a चर्चरी song.)

Show (me) my beloved, O mountain, bright (lit. extremely white) like (also on account of there being) crystal slabs, having a crest of variegated flowers and charming on account of the songs of demi-gods. (24)

(Approching with the चर्चरी song and joining his palms.) P. 108. L. 5,—

### (Hereafter a yıcısanı song).

Be pleased with this salutation; dearest lovely river, having with you agitated birds (who are) merciless (towards me), having, O heavenly river, a yearning stag on your bank, and the humming sound of a swarm of black bees (25)

### ( A चर्चरी song after the क्राटिलिका ).

Having for the unplifted arms the waves lashed by the easterly breeze and for his limbs the clouds (reflected in water) the lord of seas dances prettily, using for the decorations conches, and the birds, swans and Chakravakas, as saffron marks and for his raiment the blue lotuses, near which are elephants and sharks in large numbers, and giving a clap with his hand by the dashing of the waves against the shore. The rainy season newly set in coops up the quarters and pervades them. (26)

(Approaching with a चर्चरी and kneeling).

( Aचर्चरी song ).

P. 109. L. 5.-

Ferry me over from the midst of the sea of separation if you have seen the fawn-eyed celestial lady, wandering in the forest of a deep blue colour like the sky, whose gait is like

that of a swan, whose body is slender, whose youth is eternal, whose breasts are large, high and fully developed and who is languid on account of the burden of her hips. (27)

P. 111. L. 1,—After आदास्ये &c.

(Gesticulates picking it up).

The elephant-lord, attached to his mate and quite emaciated, his eyes bedimmed with tears, and his countenance faded, wanders, afflicted, in the forests (28)

(Approaching with a द्विपदिका and picking it up).

P. 112. L. 8.—

See, O creeper, I am wandering with an absent mind; if luckily I get her back, then certainly I shall remove her from this forest, and never again allow that ruthless lady to enter it. (29)

(Approaching with the adfi he embraces the creeper; then enter Urvas'i in its place).

P. 113. la. 16.—

(Hereafter a चर्चरी song).

Wandering in the forest for you sake, whomdid I not tearfully ask (intelligence about you)?—the peacock, the cuckoo, the swan, the *Chakraváka*, the bee, the elephant, the mountain, the river, and the deer. (30)

P. 115. L. 18-

( A चर्चरी song )

Being united with his consort and having his body horripilated, the youthful swan having obtained a balloon as he wished, sports. (31)

(Exeunt, after the खण्डधार song).

# NOTES.



P. 1. अथ—marks the begining of works and carries with it the secondary sense of 'auspiciousness,' as having emanated from the throat of Brahmâ along with the syllable Om. Cf. आंका-रश्चाधराब्दश्च द्वावेती ब्रह्मणः पुरा। कण्डं भित्वा विनिर्याती तस्मान्माङ्गलिकान्तुभौ॥

विक्रमोवशीयम्—( for explanation see com. p. 5 ). The play having for its heroine 'Urvas'î won by valour.' It will be more grammatical, however, to explain this (as Kátayavema does) as विक्रमश्च उर्वशी च विक्रमोर्वश्यौ तावधिकृत्य छतं नाटकृम्. For the rule 'शिशकन्दयमसभद्वंद्वेन्द्रजननादिभ्यश्छः' Pan. IV. 3. 88, requires that छ (ईय) should be affixed to Dw. compounds only (if it is to be attached to compound words at all ). But this supposes Vikrama to be a name of Pururavas, Kâtayavema actually remarks विक्रम-शब्दः प्रकरवस्संज्ञ इति संपदायः—'Tradition says that Vikrama was another name of Pururavas.' Whatever might be the correct explanation—perhaps the poet purposely chose such an ambiguous title—there is no doubt that there is a veiled reference here to the name of Vikramáditya whom an almost universal tradition makes the poet's patron. For further allusions to Vikrama. com. अनुरक्षेकः खल विकमालङ्कारः, विकममाहिसा वर्धते भवान् &c. and our notes ad loc.

In conformity with the rule laid down by writers on Poetics that every poetic composition should begin with a benediction, or a salutation or hinting of the subject matter ( आश्रानिमास्कियाव-स्तुनिर्देशो वापि तन्मुखम् ), the poet opens the play with a benedictory stanza, invoking the most important blessing of S'iva on the audience.

This invocation which is addressed to S'iva shows that Kâlidâsa was a devotee of that God and Vedântî too, although tradition and his very name make him a worshipper of the Goddess Kâli. That he was a Veda'nti is abundantly clear from his assigning to Brahmâ (Kum. II.) and Vishnu (Rag. X.) the highest attributes which propery belong to Brahmâ (new.) and from his actually speaking of the three gods, Brahmâ. Vishnu and S'iva as one (Kum. VII. 44.), that is, each indentical with the Supreme Brahmâ, considered in its different capacities of creating, protecting and finally resolving into itself the universe. Ka'lidâsa's S'sivism in literature is not inconsistent with this view. For he was not a bigoted S'aiva; he did not live in an age of sectarianism.

[2] Act I.

वेदान्तेषु—In the Vedántas i. e. the Upanishads. They are so called because they constitute what is called 'Brahma-Vidya' and so form the final (अन्त ) authority on the metaphysics of the Vedas; also because they are chronologically the last additions to them.

Vedánta as ordinarily understood, however, is a name given to the last of the six Systems of Indian philosophy, or Dars'anas as they are technically called, propounded by Bâdarayana, and developed by its greatest exponent, S'ankaracharya. In the Su'tra period of the Sanskrt Literature, the Karma-kanda and the Jnana-Kanda of the Vedas, were reduced to certain mnemonic aphorisms called the Mimânsa—su'tras, more generally known as the Purva and the Uttara Mimânsas. The former is ascribed to Jaimini, the latter to Bâdarâyana. It is the Uttara-mîmámsâ that is popularly known as 'Vedanta.' It lays down a system for the proper interpretation of the Upanishads which teach the ultimate end or scope of the Vedas.

आहु:—The subject of this is 'the Vedic philosophers, understood. एकपुरुषम्—The supreme Spirit that alone exists. He is called Purusha because he reposes in the body (प्र))—as Jivâtmá in the individual body, as Hiranya-garbha in the cosmic body. See the S'rutis quoted in the com. Cf. शते जीवेन रूपण पुरेषु पुरुषा हासी' Bhâg. P. VII. 14. 37. and Bg. V, 13. Also because he is पुराण or eternal (Vide com. on 'अन्ययः पुरुषः साक्षी—Vi. Sah.). In the Mah. Bhár.the word is thus derived: 'पूरणास्सदनाचेव ततीसी पुरुषो मतः'; नवहारं पुरं पुण्यमतिर्भूयः समन्वितम् । न्याकरीति महात्मा यत्तरमान्युरुष उच्यते॥

च्याच्य स्थितं रोदर्सा who remains, without space to occupy, after having pervaded the heaven and the earth, i. e. all space. This is meant to show that the Supreme Being is अपरिच्छिन 'passing all measure.' Vide Rg. X. 90. 1. and the other Vedic passage quoted in the com. रोदसी Acc. dual, the twin worlds. Properly the speace between the heaven and earth, which is the seat of the roaring winds (from रुद् to roar).

अनन्यविषयः—Cf. 'अनन्यनारिसामान्यः &c.' further on III. 18. 'द्वितीयगामी न हि शब्द एषः Rag. III. 49. यथाथांक्षरः—अर्थमनितकस्य वर्तन्ते तानि यथाथांनि अक्षराणि यस्यः is literally true, fully significant. 'To whom alone in its fulness belongs the title of 'Lord'. Prof. Cowell. अन्त.—In the cavity of the heart, i. e. by contemplation. Vide com. नियमितीत—'who restrain पाण and the other vital airs' qualifies 'मुसुक्षिः': or it may be taken separately, by such means

Act I. ] [ 3 ]

as the restraining of the Prana (i.e. पाणायाम) and the like i.e. ध्यान &c.).

स्थाणु:—He who stands for all times without change, without motion; eternal. Some say that S'iva is called because he stands like a tree. The name is thus accounted for in the V. P. समुत्तिष्ठअलात्तरमात्पनास्ताः सृष्टवानहम्। ततोहं ताः पना दृष्टा रहिता एव तेज-सा। कोधन महता युको लिङ्गमृत्पाट्य चाक्षिपम्। उत्थिप्तं सरसो मध्य ऊर्ध्वमेव यदा स्थितम्। तदा प्रभृति लोकेषु स्थाणुरित्येव विश्वतम्।। स्थिरभक्तियोग०—(1) by means of unswerving devotion; (2) by application to &c. or (2) by स्थरभक्ति unswerving devotion and योग contemplation, metaphysical abstraction (see com.). भक्ति is defined as सा परानुरक्तिरीध्यर by S'âṇḍilyâchârya. Patañjalì defines योग as चित्तवृत्तिनिरोधः controlling the functions of the mind. निश्रेयस—Lit. that to which nothing is superior, or that from which true happiness results; hence, final beatitude, eternal bliss.

Cf. "Inferior enjoyment in heaven is not an object of desire to the more enthusiastic of the Hindus as it but finite, and after its cessation the individual if born again in the world, and exposed to the calamities of a frail existence. The great aim of devotion is union with the Supreme Universal Spirit, in which case the soul no more assumes a perishable shape" Wilson.

P. 4. नान्यन्ते—For the definition of Nanddi see com. The Nandî here consists of four Padas and is technically called प्रावही. See com. The term 'Pada' is differently explained as meaning either a quarter of a stanza, or the inflected form of a noun or verb, or even sometimes a whole sentence. According to Matrgupta, the Nandî should contain an allusion to the incidents to be represented in the play; and our Nandî is explained as conforming to this rule by Rang, and Kât. (See com.) स्वयार:—(lit. the holder of the thread of dramatic arrangement) is the stage-manager of the principal actor who assigns to the various actors the characters they are to represent, instructs them, &c., and takes a leading part in the Prastâvanâ or the prelude.

Su'tradhara is never introduced first in Sanskrt plays. Nandi being the stanza or stanzas of benediction or invocation must form the first words, and if it were preceded by the word way it would lose its force of being the first words. The Nandi was recited by the Su'tradhara in the person of a Brahmana (as one authorised to give a blessing). The Su'tradhara or the principal manager was generally a Brahmana and therefore qualified to repeat the Nandi in his own person; but he did so, however as a Brahmana

and not in his character as a Sútradhára which he did not assume till he had finished the Nåndí. Hence the words used are not used, the reciter of the verses being already present on the stage. If the manager happened to be a Non Bráhmana, he seems to have had no right to the title of Sútradhára nor could he repeat the Nándî. In this case a Brâhmana performed the work of pronouncing the blessing and the manager then entered being called enter (a term also applying to the Bráhmana Su'trdhára) See Jagaddhar'a remarks in his com, on the Mål. Mád.

In the etymology of the word Sâtradhâra we have perhaps a record of the development of the drama. It is properly derived from Sâtra 'a thread' and dhâra 'holder or puller,' and appears to have been originally applied to a class of men who wandered from village to village exhibiting dolls and paper figures. The idea of investing human beings with particular characters seems to have been an after-thought. It is probable, therefore, that dramatic performances developed out of such exhibitions. Some however, do not hold this view.

अतिविस्तरेण—i. e. of the prelude, नेप्थ्य—(irregularly derived from नि the eye and प्थ्य suitable, goodlooking; some derive it from नृपथ्य or नर्पथ्य what is suitable to men, characters) the attiring room behind the curtains where the actors assume their respective characters. मारिष—(lit. one who is patient. i e. patiently carries out the behests of the Sútradhára) in dramas, a respectful term of address by the Sútradhára to the Páripárshwaka.

P. 6. पारिपार्चक:—an actor next in dignity to the Sutradhára, so named because he stands by the side (पार्व) of the Su'tradhara and assists him in requesting the audience &c. (See com.).

प्रयोगबन्ध:—a dramatic composition; 'हष्टपयोगाः, प्रवन्धाः' v. l. although apparently easier, is rejected because प्रवन्ध means a continuous (प) narrative (बन्ध) and applies to such works as the Harshacharita &c., which give details and is not generally applied to dramas wherein a great deal has to be left to the imagination of the audience.

सोहस् that I i. e. who know this fact. Cf. 'सोहमाजन्म--' Rag. I 5. also II. 40, and स भवान् &c., futher on (p. 21).

अपूर्व-अविद्यमानं पूर्व यस्य lit. the like of which did not exist before; novel; unique in excellence. नाटकम्-see introduction.

पाठेषु—पाठः what is to be recited, the part assigned to each actor. आर्यमिश्रान्—मिश्र simply an honorific suffix; see com.

P. 7. प्रणियपु प्रणियन् (fr. प्रणय + इन् ) friend, or a supplicant, a petitioner. Here the latter sense is preferable, the प्रणय being:

that expressed in the words शृज्यत & c. Cf. स्वाथात्मता गुरुतरा प्रणियिक्येव IV. 15. दाक्षिण्यात्—out of courtesy, kindness. दाक्षिण्य is derived from दक्षिण which means skilful, clever, the skill or cleverness consisting in ministering to the wishes of others, and so on. See Mallinath on Rag. I. 31.

सद्दस्तुपुरुष—The noble hero of composition, or the excellent plot and noble hero (the com. being dissolved as a Dwandva, and सत् taken with both वस्तु and पुरुष). वस्तु (also called इतिवृत्त )—the plot of a drama, the subject-matter of a poetic piece. किया a literary work, composition. So in Mál. I. वर्तमानकवेः कालिदासस्य कियायाम्.

यस्य वा—has he e the sense of च 'and, as well as.' अम्बातले in the space or the region of heaven. तल is sometimes used at the end of a Comp. without much alteration of meaning; e. g. महीतल the surface of the earth i. e. the earth itself (Rag. II 50.) Many ancient kings had the power to move in the sky, over the ocean &c. Vide Rag. V. 27.

अये—a particle, expressing sudden surprise or wonder. विज्ञानमा viz. that contained in पणिषुषु १.८. कुर्री—a kind of bird called in Maráthi Titavi. It is a solitary bird living in the neighbourhood of watery places, utters shrill and frequent cries and is so timid that it flies away at the slightest approach of danger. Cf. 'सा मुक्कण्ठं व्यसनातिभाराचकन्द विमा करीव सूराः' Rag. XIX. 64. 'करिर विलयसि स्वे वीतनिदा न शेष' Bhág. Purāṇa X. 9015. 'क्रोशन्तीं कररीमिव' Mah. Bhár. Van. Par.

After this Rang, who reads MINITH before ETTINIH has the couplet HAIH &c. which is evidently out of place here. The Su'tradhara who hears a cry of distress, piercing like the shrill note of the Kurarî bird cannot compare it with any propriety with the hum of bees intoxicated with honey or with a sweet song sung by ladies. With our reading the sense is quite clear. A sharp sound like that of the Kurarî birds falls on the ears of the Su'tradhara who does not know what to make of it. He therefore pauses to listen to the cry again and then ascertains its source.

P. 8. नरसायस्य मुने:—Soil. of Narayana. Nara and Narayana are two sages of Vedic reputation. \* In later writings they are always mentioned together, sometimes being designated as देवी or

o In the Rg. Veda there are two hymns (VI. 12, 13) attributed to Nara, and one, the celebrated Purushasukta (X. 90) to Narayana.

प्रवंदेनी, sometimes merely as तापसी hermits, and at others as ऋषि-सनमा the most eminent saints. They are also spoken of as incarnations of Vishnu. Afterwards they came to be identified with Arjuna and Krishna, who were regarded as their avataras or incardations. (Vide Mah. Bhâr. Van. XLVII. Udyog. XLVIII. They are represented as practising religious austerities in the Badarikas'rama. According to the Vamana Purana, their ascetic exercises alarmed Indra, who sent Kâma and Vasanta, with the nymphs of heaven, to disturb their meditations. Nâráyana, understanding their purpose, received them with great civility. He then taking up a flower placed it on his thigh, when, oh wonder, a beautiful nymph (Urvasî) appeared from it, whose superb charms covered the nymphs of heaven with shame. then courteously sent them away, making a present of the new--born nymph to Indra. According to the Harivams'a, Urvas'î was produced by the sage from his thigh. The poet, as suits his purpose calls Nârayâna a sage, and also identifies him with Vishnu.

सुरस्त्री a female god; a celestial woman, and not, as one may be led to think, the wife of a god. बन्हीकृता—see Gr. 229-230. क्रारणम्—is preferred to करणं because the nymphs were crying for help as is clear from their cry परित्रायतां &c., and not crying piteously.

अट्सरसास्—A class of celestial damsels residing in heaven. They are very fond of bathing, can change their form and are endowed with superhuman power. They are regarded as the courtezans of gods, and as such the servants of Indra, who when alarmed by the unusual religious austerities of any one on earth, sends down one or more of them to allure him. Their origin is differently given in different places. According to the Râmâyaṇa they sprang up from the churned ocean (see com.); while the Máh. Bhá makes them the daughters of Káshyapa and Pradhá:- 'इमं त्वरसरमां वंशं विदितं पुण्यलक्षणम् । प्रधास्त महाभागा देव देविषतः पुरा । अलंखुषा मिश्रकेशी विद्यलणी तिलोत्तमा । अरुणा रक्षिता चेष रम्भा तद्वन्मनोरमा । केशिनी च सुबाहुश्च सुरता सुरसा तथा । सुपिया चातिबाहुश्च इति ।' Bâna in his Kád mentions 14 families of the Apsarases. The word is generally used in the pl. though the sing, is sometimes found used, as well as the form अरसरा (see com.).

P. 9. प्रतावना—Every Sanskrt play is introduced. by what is technically called आध्य or प्रतावना. For def. see com. and Introduction. Since the entry of the nymphs is indicated here by the Su'tradha'ra with the words 'here they enter' the present uo is called प्रयोगातिशय.

Act I. ] [7]

अपरोक्षेपेण—with a toss of the curtain, (अपरी) suddenly. This stage direction is used when a character is introduced suddenly i. e. without any previous hinting and without the usual expression तत: पविशति.

सर्योपस्थानात-The context does not explain what this उपस्थान was, or when and why it was performed. It seems, however, to mean here personal attendance upon, with a view to pay one's homage. Kings of the solar and lunar races are often described as visiting occasionally gods like इन्द्र, सूर्य &c. in order to show their respect to them. Vide Rag. I. 75. प्रा शक्सपस्थाय &c. उपस्थान also means personal service or mental worship as in वहणीपस्थान which is part of a Brahmana's evening prayer or Sáyam Sandhyopásaná. Let us briefly consider here whether this attendance of Puru'ravas was nitya (regular, obligatory) on Naimittika (occasioned by some cause or special occasion, occasional or accidental). We are inclined to think that it was Nitya-regular i. e. occurring at fixed times. For-(1) the word उत्रथान is applied to a part of a Brahmana's daily prayer and so refers to something regular; see also Act IV, where it means regular attendance (at stated periods). (2) Puru'rayas was a descendant of Su'rya (the sun-god) through his mother Ilá (See IV 19). It is, therefore, natural that he should regularly pay his respects to his grandsire. (3) If the attendance had been exceptional the poet would probably have indicated the cause. (4) The Mat. P. from which the poet has borrowed his plot makes the king's attendance (though it is on Indra) regular. See introduction, p. 29.

In this speech the king mentions his name, which was too well known to the denizens of heaven to need any thing more about him, to inspire the nymphs with confidence (cf. the speech of Menaká, at p. 12) While the fact of his having returned from the sun after having waited upon that divinity at once shows that he is a partisan of the gods ( भूरपद्मपाती ) and one having the power to move in the ærial region.

P. 10. असुर—A demon; न सुर: असुर:, the नज् indicating विरोध. According to the Rámáyana those who partook of the heavenly drink (सुरा, also called असृत ) were called suras; and those who obtained no share of it were called asuras सुराप्रतिप्रहादेवा: सुरा इत्य-भिविश्रुता:। अपित्रहणात्तस्या देतेयाश्वासुरा मता: ॥ The Nir. derives the word thus-अस्ता: पच्याविता देवे: स्थानेषु न सुष्ठ रंता: चपला: इत्यर्थ:। इदा

असुः पाणास्तेन तद्दन्तो भवन्ति । अवलेपात्—अवलेप properly vanity, arrogance; here the result of vanity; violence or outrageous conduct.

Note—The word ARR originally meant 'a god,' lit. one full of (7) spiritual life (AR); and is used in this sense in the oldest part of the Rg. Veda, being an epithet of the chief deities such as Indra, Agni and Varuna. But when the ancient Persians quarrelled with the Hindus calling their devas devils, the latter by way of retaliation called Asura, the Supreme god of the Persians, a demon. Thus the word asura, which had so long signified a god, came to mean, 'a demon,' with the Aryans; and their fertile genius easily led them to coin a word 'sura' for 'a god' from the very term asura which now meant 'not a god,' by eliminating A from it as if it were a negative particle. Cf. the word the derived from Ata meaning 'black' which was an original word and not a compound of A find. Also we from fever.

अपराद्धम् is equivalent to अपराधः छत: the termination त being added भावे. It is a p. p. and not a noun. राध्र with अप meaning 'to offend' generally governs the Loc. in the sense of the Acc. sometimes the Gen. as here; as किसमापि पूजाई अपराद्धा शकुन्तला, न तु प्रीष्मस्येव सुभगमपराद्धं युवतिषु। Sak. 'महता योपराध्यत दूरस्थास्मीति नाश्वसेत्'। Pt. I.

तपोविद्याप-The apsarases being the servants of Indra call him Mahendra, the great Lord. The Puranas make the position of Indra dependent on the preformance of a hundred Horse-sacrifices or attaining a certain amount of perfection in the performance of religious austerities. Hence he is represented as getting alarmed, whenever a human being is reported to him as practising extraordinary penance (त्योविश्व) or performing a hundred A'spamedha sacrifices, and trying to throw obstacles in his way, such as sending nymphs of heaven to disturb his Tapas (asceticism), accompanied by Madana and his accomplices Madhu and others, if necessary, stealing the consecrated horse &c. Comp. 'जातशंकेंदेंवैः मेनका नाम अप्सराः प्रेषिता नियभविष्ठकारिणी;' अस्त्येतद्रन्यसमाधिभीहत्वं देवानाम् &c. B'ak. I. 'चरतः किल दुश्वरं तपस्तूण-बिन्दोः परिशंकितः पुरा । प्रजिघाय समाधिभेदिनीं हरिरस्मे हरिणीं सुराङ्गनाम् ॥ Rag. VIII. 79; and the carrying away of Dilîpa's horse (Rag. III).

महेन्द्रस्य—In Pauránic literature, Indra is represented as subordinate to Brahmá, Vishņu and S'îva. He is, however, the lord of all other gods and hence is often styled as देवेन्द्र, सुरेन्द्र &c.

Indra is often called Mahendra probably to distinguish him from Upendra as Vishņu in his dwarf (Vāmana) incarnation (see infra note on पितः पदं मध्यमस् I. 18.) is sometimes called the former being an elder and the latter a younger son of Kas'yapa and Aditi and Dākshâyaṇî.

In the Veda Indra is regarded as the God of the firmament (from Ind to shine or be powerful) and the highest place among gods is assigned to him 'although he is by no means regarded as an uncreated being being distinctly spoken of in various passages of the Rg-Veda as being born. He is the dispenser of rain and the chastiser, with his resplendent weapon Vajra. of the demons (the clouds allegorically so spoken of). His assistants in his warfare are the Maruts or the storm gods. He is the regent of the east and his bright golden chariot is drawn by bay horses called haris. (see note on हरिवाहनदिक् III, 6.) For his full Vedic character see Apte's San's Eng. Dictionary. Indra is often called S'atakratu in the Veda. Kratu in the Rg. Veda means wisdom or power, and Indra is the god of hundred wisdoms of powers i. e. whose power and wisdom are infinite. In post-Vedic times, however,  $\bar{K}ratu$  came to signify 'a sacrifice and the term S'atakratu being probably misunderstood Indra became 'the god of hundred sacrifices.' Hence the allusion to his fears &c. in the text. According to the Puranas, Amaraavti in his capital, Indranî his wife, Jayanta his son, Nandana his garden Airavata his elephant and the rainbow his bow.

सुकुमारं प्रहरणम्—because he has another (Vajra) which is not सुकुमारं. Cf. Indra's address to Kama—उभे ममास्रे कुलिशं भवाश्व । वर्जं तपोवीयमहत्सु कुण्ठं त्वं सर्वतीगामि च साधकं च ॥ Kum. III. 12. प्रत्यादेशः—Ordering back; putting into the back-ground. व्याविता—see com. इत is added to the words of the तारकादि class in the sense of 'तदस्य संजातम्' by तदस्य संजातं तारकादिम्य इतच् Pan. V. 2. 36. तारकाः संजाता अस्य तारिकतं नभः। स्वर्गस्य—सर्गस्य v. l. has no propriety. उर्वशी—one of the twelve principal apsarases of heaven thus enumerated—उर्वशी मेनका रम्भा मिश्रकेशी सलस्युषा। विश्वाची च घ्वाची च पञ्चच्वा तिलोत्तमा। भानुमत्यबला वर्चा द्वादशाप्सरसः शुभाः॥ Vahni Purána.

समापात्ति—Properly means a casual meeting, an accidental encounter; hence accident, chance. Cf. समापात्तिहष्टन देव्या परिजनेन Mal. III. हिर्ण्यपुर—This is probably the city of gold of the asuras, situated in the sky—one of the three cities (tripura)

built for them by Maya, the other two being a town of silver in the air, and of iron on earth.

अर्थप्य एव अर्थ neu and meaning exactly a half precedes in a Gen. Tat.—by 'अर्थ नपुस्त्रम्' Pán. II.2.2. Urvasí was seized exactly on half the way. For had she reached 'the end of the road', she would have been in the midst of the gods or other inhabitants of heaven and the demon could not have ventured to commit the outrage. Nor could he have seized her at a station nearer to the Yakshas' abode without expecting to meet with some possible obstruction. The poet therefore selects a point in the distance where the ladies were most vulnerable, help from either quarter being equally out of the question.

बन्दिमाहम्—this is namulanta or the gerund in अम्. By Pán. III. 4. 45 (see com.), this gerund of a root may be used when an upamánapada or its object is used as an upapada, प्राता—seized in the manner of a captive i. e. taken a captive.

भवि—as an interrogatory particle is aways used at the beginning of a sentence. सः—shows the comtempt with which the king treats the demon. जाल्मः—a rogue or villain; fr. जल्. 10 Paras to cover as with a net; hence to fabricate a scheme to deceive others. It also means 'one acting rashly' ( असमीक्ष्यकारी).

पूर्वोत्तरेण—see supra. note on अर्थपथ p. 10. तेन &c.—then i. e. since it is known in what direction the demon had gone it will be easy to track him out &c. प्रसानयनाय—is equivalent to प्रसान तुम । तुमर्थाच भाववचनात् । Pân. II. 3. 15. The Dat. of an abstract noun formed from a root is often used to express the sense of the infinitive from the root. सहुझ &c.—worthy of. Cf. सह्शमेतरपुरुवंशपद्य भवतः । S'âk. I. अतस्य किं तरसहशं कुलस्य । Rag. XIV. 616 When meaning 'like or similar to' सदृश्य may be construed with Instrumental also.

P. 11. सोमादेकान्तरस्य—see com, Cf. V. 21. स्ते अमृतमिति सोमः fr. स्+मन् (म) 'by अतिस्तुस &c.'Uná.I. 139, Cf. the S'ruti-स्यते नवो भवति जायमानः' Probably Soma originally meant the plant of that name the juice of which formed a favourite beverage of the ancient sacrificers. It then became a name of the moon, according to Mr. Pandit's theory (see his note on ओविश्यति quoted in our notes on Rag. II. 72.), through the medium of the word इन्द्र Indu is used in the Veda primarily in the sense of 'a sparkling drop of the Soma juice'; Cf. सतार इन्द्र Rg. I. 16. 6; it then

Act I. ] [ 11 ]

meant any round body; and lastly the moon. Thus the word Indu meant both a drop of juice of the sacrificial plant and the moon; a synonym of Indu in the first sense is the word Soma; therefore Soma meant both the plant and the Moon.

हमकूट:—or the 'golden-peaked' mountain, seems to be a northern hill of the Himâlayan range where the scene of the first act is laid. According to the Paurânic Geography, it is one of the seven Varshaparvatas (those that divide the known world into nine continents) supposed to be situated to the north of the Himâlaya and the abode of the Kimpurushas. Kâlidâsa in the S'ak. VII. (p. 181\*) speaks of it as 'plunged into the eastern and western occeans and emitting golden fluid.' आग्रुगमनाय—that we may go swiftly; see above, note on सर्वीप्रयानयनाय.

आयुक्मान्—the charioteer is to address the king thus; and for these reasons—(1) The charioteer, like the Kañchuki was a man grown old in the king's household and was not treated as a mere servant but rather as an elderly and respectable man; (2) The chariot was generally used at the time of war or on chase occasions when the life of the king was in danger and depended to a certain extent on the skill of the charioteer. So this was the most fitting term of address for him.

निरुपयन—observing, marking closely. वैनतेय—Garuda, mentioned here as a standard of fleetness. कि पुन:-with what greater ease; see A. G. § 267 (a) मधान:—The reference to Indra's name is significant. Not only the speed of the chariot but Indra's divine power which exerts an occult influence in favour of his allies. See Infra. I. 15. मधनन—महाते पुज्यते हात irregularly derived fr. मन् + Unadi aff. कानिन (अन्) with the aug. दुक् (न्); there are twelve other words similarly derived given in the sutra व्यन्तसुभन्भाव होते हेन्द्र & Una. I. 159.

रेण्यवसी—रेणुपदवीस् v. l. is not good as it involves a tautology with चूणीभवन्त:। For an ingenious interpretation of this see Rang. quoted in the com. रेणुवत्—like dust i. e. in atoms being no longer a dense body. अर्—m. n fr. ऋ to go, इयर्ति अनेन.

चित्र o— Cf. 'निष्कम्पचामरशिखा निमृतोर्ध्वकणां:' S'âk. I. The chauri which is formed of the white bushy tail of the chamara deer (Bos Grunniens) and is used for whisking off flies, is regarded as an emblem of royalty. Cf. व्याध्यन्ते &c. IV. 4. As such it was placed between the ears of horses to serve as an ornament like the plume of the war-horse of ancient chivalry.

Of the Author's Edition.

यहच्ये—the velocity of the chariot suspended its (flag) play, and caused it to appear fixed in one direction. यन्मध्ये  $v.\ l.$  is ungrammatical as there is no noun to which यत may be made to refer. With this description here com. that in S'âk. I. 9. What a vivid picture the poet gives here of the velocity of the chariot!

P. 12 राज्यां-a king (a man of the kshatriya or military class) who leads the pious life of a rshi or hermit. Cf. S'ák. II. 14. quoted in the com. Also a Kshatriya who has attained to the rank of a rshi by practising severe religious austerities. The rajarshi is inferior in rank to the Brahmarshi. Seven classes of rshis are usually mentioned; viz.—Rshi, Maharshi, Devarshi, Brahmarshi, Kandarshi, and S'rutarshi.

अपि नाम—asks a question mixed with hope or expectation; while अपी by itself introduces a simple question.

संपर्यः—संपर्यणं fr. सं properly, प्रा towards and इ to go, to mingle in conflict. The Purânas represent some of the illustrious monarchs of the solar and lunar dynasties as assisting Indra in his wars with the demons. Cf. Act V. भवाश्च सांयुगीनः सहायो नः &c. Dushyanta, the hero of the S'ak also assists in a similar way. सर्वथा—in every way, i. e. with no injury to himself; under any circumstances.

केतन—fr. कित् (चित्) to know, to observe + ल्युट् (अन) added करणे (केत्यते ज्ञायतेनऽन) an ensign, a symbol. It also means. 'a flag.' उचालित—flying, displayed on high and playing in the air. This indicates the gentle advance of the chariot. सोमदत्त—may be a proper name (or as Rang. takes it); see com.

P. 13. त्रिलोकरक्षी o — observe the modesty of the king. He does not take any credit to himself, but atributes his success to the all-reaching power of Indra. Cf. I. 15. and S'âk. VII. 4. चक्षु: आयतं — long eyes sometimes described as axtending so far as to invade the border of the ears were considered a mark of beauty. Here आयत means large, as it corresponds te महत् in महोराल. पश्चिती—this indicates Urvas'î's पश्चितीत्व; For the idea cf. नवीपसा भिन्नमिवेक्यंकजम् S'âk. VII. 16. मत्युषसि indicates the passing of the night and suggests the refreshing influence of the morning. If we adopt the other meaning we have directly निशायसान corresponding to भयगमन—but then the simile becomes dry.

उच्छुसित-which is different from श्रसित, means a somewhat hard breathing due to sudden fright, or excessive fatigue and causing

Act I. ] [ 13 ]

palpitation of heart. Some Mss. omit the word संभावञ. परिभारता—here परि strengthens or intensifies the meaning as in परिशक्ति, पर्युत्सक &c.; cf. the Latin prefix 'ex' in exasperate.'

Ranganath reads after तथाहि, मन्दार &c. This is evidently nothing but a repetition of the next s'loka.

कुस्रम—shows the delicate condition of her heart. A woman's heart is represented as frail; cf. सदाःपाति पणिय हृदयं Meg. हरि-चन्दन—the heavenly sandal was visible owing to Urvas'i's garment being probably displaced a little in her unconscious state. With this line comp. अद्यापि स्तनवेषशुं जनयति श्वासः प्रमाणा- पिकः S'âk. I. 28. The reading सिचयान्तेन &c. (see ft. note) would be less objectionable being more decent.

P. 14. प्रकृति—is the natural state (as opp. to विद्यति). Hence पर्छति आपद् or पतिपद्, पर्छतो स्था—to come to one's senses, to regain consciousness. अचिम्—is f. and n. आविभूते—mark the propriety of the word; that has just appeared, not yet brightly shining. सुच्यमाना—notice the force of the pre. p.—being left (and not entirely मुक्ता yet). मुक्तदल्या—the aff. कल्य is added in the sense of 'a little less than, almost equal to.' It denotes equality with a degree of inferiority.

निवहार — for derivation see com.: the gods are supposed to enjoy perpetual youth. According to some निवहा pl. (निरावृत्ता दश ten repeated thrice. Malli. on Kum. III. 1.) is a name for the gods taken collectively. Some add च्याध्ना to the above, but it is simply a makeshift to make the number exactly thirty-three. परिपन्थिन् Lit. one who spreads evil reports about another; hence an enemy, an opponent. हताशाः wretched, because of their vile or frustrated hopes.

P. 15. कि पहान &c.—by putting this question in Urvas'i's mouth the poet makes an occasion to bring Puru'ravas prominently to her notice. प्रभावद्शिन—Prabhava is the superhuman or divine power with which all the inhabitants of heaven are endowed, in a more or less degree and which enables them to know things outside the reach of the senses, create any thing at plasure (cf. infra. प्रभावनिर्मितेन &c. p. 47.) &c. अनुमानेन—mark the difference between प्रभान and अनुमान. An instance of condensed style. Here all that can be said in praise of the king is summed up in the two epithets महिन्द and राष्ट्रिसणा. Notice how the hero is introduced to the heroine, and compare this with the

scene of S'akuntalá's first meeting with Dushyanta, and our remarks thereon. In both the heroes are introduced in their character of 'a benefactor and protector,' but the occasions are different.

उपकृतम्—for the grammatical cons. see note on अवराह्म p. 10 Urvas'i thinks herself compensated for the outrage as she got an opportunity to see the king. This suggests Urvás'i's abhilásha for the king as the word निर्वर्ण suggests that of Pururavas for the heroine. So the poet casts the bija (seed) of the plot here. See com.

P. 16. स्थाने—this Loc. of स्थान is used as an adverb in the sense of 'it is but proper that.' अरस्रसः बीडिता इति यत्तस्थाने खलु. Considering Urvas'i's superior charms it was no wonder that &c. अथना—or rather (corrects or modifies a previous statement). सृष्टि:—an offspring.

अस्या: &c.—stanza quoted in the K. P. as an instance of the ससंदेहालं (भेदानुकों) and in the D. R. as an instance of आलभ्यनिमान. प्रजापति—used in the secondary sense of a creator or progenitor. कान्तप्रभ:—the reading in the K. P. and D. R. is कान्तिपद: but symmetry (with शुद्धारेकरस and बदाम्यासजड) requires our reading. Besides the moon is not generally described as 'an imparter of lovely complexion' but as 'a possessor of lovely splendour.' It is also more poetical to suggest by implication his कान्तिपदत्व. नु—asks a question accompanied by a doubt or some uncertainty.

शृङ्गारo—Derived as शृङ्ग पाधान्यमियति इति । कर्मण्यण् । Or according to the rhetoricians, शृङ्ग the rising of love and रा with आ to take (शृङ्ग हि मन्मथोद्भदस्तदागमनहेतुकः । पुरुषप्रमदाभूमिः शृङ्गार इति गीयते॥) पुष्पाक्ररः—Vasanta is pre-eminently the season of flowers, the blooming of which prominently suggests the idea of budding youth. Cf. सचा रतीशस्य ऋतुर्यथा वनं वपुस्तथालिङ्गद्थास्य योवनम् ॥ Nai. Cha. I. 19. वेदाभ्यासज्ञडः—Here the जडन्व no doubt refers to the body as well as to the mind. Notice Mr. Pandit's note here,\* which is quite out of place if not totally absurd. The king must

o It is apparent that in Kalidasa's time the study of the Veda (i. e. probably the learning it by rote) was not regarded as any more edifying to the mind or the body than it is at present. At the present day the numerous Brahmanas who spend their lives in learning by rote and afterwards repeating the Vedic text are not credited with much intelligence or much appreciation of beauty, and are spoken of as contemptuously (?) as the king speaks of Narayana. S. P. Pandit.

not be understood to mean seriously what he says here as a lover. क्यं तु - तु like इत् is often compounded with कि and its derivatives in the sense of 'how possibly, indeed,' &c. पुराण:—पुरा भनः or पुराणि नतः (irregularly formed). मृतिः—The commentators of K. P. understand by this ब्रह्मा or the creator; see com. But the context does not justify this meaning. At any rate that is not the meaning of the poet who acknowledges the omnipotence of Brahmâ elsewhere (see S'ak, quoted in the com.). The impropriety of the meaning also becomes palpable when we remember that Brahmâ is the creator of the moon &c. whom the poet supposes to be possibly the authors of Urvas'i's being. With the idea here comp. तस्याः सखे नियतिमिन्दुसुधामुणाल. उद्यास्मादि कारणमभूनमदनश्च तथाः ॥ Mâl, Mâd, I. 24.

P. 17. अभ्यवार्यी—(1) Who has delivered us from danger, (2) who asked them (her friends) not to be afraid or promised them safety. From their deliverance by the king, Chitralekha concludes that he must have got information of the outrage from her friends and that he must, therefore, be knowing where they then were. See also com.

यहच्छा -या ऋच्छा यहच्छा by Pân. II. 1.57. This is used in the Inst. sing. in the sense of 'accidentally'. अवन्ध्ययो:-so Dushyanta calls S'akuntala 'नेत्रनिर्वाणं' S'ak. III. (p. 70). सोपि-by making this general remark the king betrays his feelings. 315-सोहद: - Whose friendship is never wet with affection (never dry), रूढसोहर:-v. l. though better contrasting with यहच्छ्या and सकत is less poetical. अपनार्य—(fr. वृ cau, with अप to hide or exclude) like अपवारित and अपवारितकेन is used like 'apart, aside' in English. It is a stage direction opp, to yearsy, used when a character turns aside and says something to a particular character only, (तद्भवेदपवारितं । रहस्यं त यदन्यस्य परावृत्य प्रकाश्यते ). अभिजान lit. fit to be spoken by a nobly born person; polite, courteous; cf. अभिजातं खलु एष वारित: Sak. VI. चंद्रादमृतम् &c.—cf. न केवलमस्य दर्शनं मधुरं वचनमापि । अथवा का खलु वर्णना चन्द्रः सुधोद्वारीति । Ruk. The notion that the moon is the source of nectar may be due, as remarked by Mr. Pandit, to the identification of the moon with Soma, the favourite drink of the gods, but more probably it may have been suggested by the cooling and gladdening influence of the moon-light; cf. the expressions सुधांश, अमृत-दीधिात &c.

P. 18. प्रत्यागत -- goes with मुख and चन्द्र and is appropriate

with मुख but not so much with चन्द्र as that idea is expressed by उपप्र॰ So the other reading (wherein उरमुक्तयना qualifies सस्य: also) which indicates their औरमुक्य seems to be better. हेमकूट॰—when there is an eclipse of the moon, then too, people get on some eminence whence they can get a better sight of her as she is cleared up. उपयुन—fr. उपयु+अप् भावे lit. something passing by or over, making its influence felt; hence a universal or a crushing calamity; or a portentous natural phenomenon. Cf. Rag. II. 48; X. 5; Kum. II. 32; IV. 46. Here an eclipse.

समदुःखः &c.—Urvas'i wishing to give Chitralekhā an idea of her own state of mind as regards the king, replies in words, which apply equally to the king and to her friends. She means why, I see them. They are &c. The king says सस्यः पश्यन्ति &c., Chi, tells her to mark them. Urvas'i apparently improves upon the king's statement and says (सल्जिनः) न केवलं पश्यति but समदुःखः &c. This speech has the intended effect on Chitralekhā. The reading समदुक्लो पिवीअदी णयणेहिं (समदुःखः पीयते नयनाभ्यां) though simpler is not so forcible as to lead Chitra, to eagerly ask the question आयि इः; its is also less poetical as it directly expresses Urvas'i's feelings.

साकूतम् — आञ्चतम् fr. कु to sound, with आ + कः भावे; meaning or intention; so साकूतं means 'meaningly, with intention to know.'

विशाखासमीपगत:—The Hindu astronomers divide the heavens into 27 divisions each called after a particular constellation. These are poetically represented as the twenty seven daughters of Daksha and wives of the moon. The constellations Chitrâ and Vis'akhá shine brightly in the summer season, and next to Rohini, one or the other of them is represented as being in association with the moon. Cf. 'हिमनिर्मुक्तयोगी चित्राचन्द्रमसोरिव' Rag. I. 46. विशाखे शशाहरखामनुवर्तते S'ak. III. Possibly in चित्रलखादितीया there is a reference to Chitrâ, which is less prominent when the moon rises with Vis'akhá. विशाखां is probably a corruption of दिशाखा as the constellation consists of two stars. प्रत्यानीता—may be taken predicatively in which case अपरिक्षत should better have been शरिरेणापरिक्षतः; or adjectively प्रत्यानीता पियसखी एकं पियं &c.

P. 19. हन्त-expresses delight. रथोपम -- here by रथ we are to understand a रथचकः. Round and plump hips constitute a

mark of beauty in the case of females, according to Indian esthetics. सरामितिकंच-in erotic poetry, standing of the hair on end is considered to be first sign of love. See com.

अद्भृतितं &c.—we reject the reading अङ्कृतितमनोभवनेव as meaningless; see com., where its impropriety is fully discussed. Love is often compared to a tree the seed of which is sown when the parties meet, which sprouts up when they come in closer contact with each other, bears its blossoms when there is a confession of love from both sides and bears the wished-for fruit when the lovers are finally united. Cf. तामाश्रित्य श्रुतिपथगतामास्थया लब्धमूलः संप्राप्तायां नयनविषयं रूढरागपवालः । हस्तस्पर्शं मुकुलित इव ब्यक्त रोमोद्रमस्वाद्धयां क्वान्तं मनस्जित्रमा रसजः फलस्य ॥ Mál. IV. 1.

सत्रीडम्-because she was thrown against the king by the jolting.

P. 20. संभावय्—lit. to imbue the mind with a good idea about another; hence to honour or respect, to greet.

শাবিবার্নী—a highly poetical line. Here the sorrow-striken friends are compared to creepers, which, before the advent of spring, are flowerless and therefore gloomy-looking, as it were, and Urvas'i to the refreshing influence of the vernal season investing them with freshness and beauty.

दिश्या—properly instrumental of दिशि (fr. दिश् to order, to rule; that which ordains or rules; fate, hence good of favourable fate)—is used like a particle in the sense of "All hail, I am glad that" &c.; when used with the root दुण् it means 'congratulate one upon'; the person congratulated upon being put in the Nom. case and the matter of congratulation in the instrumental, See A. G. § 283 (a). पीडितं—adv. lit. pressingly.

कल्प शतानि—lit. for a hundred Kalpas; hence for many, many years. Kalpas is the period of the duration of creation, equal to a day of Brahmá and to 1000 eycles of the four ages. पूर्वस्यां चिश्च—because, as the regent of the East, Indra has his residence in that quarter, and Chitraratha comes with a commission from him.

महता रथरोगन—The chariots meant are those of the army of the Gandharvas. Chitraratha, however, on hearing of Urvas'i's rescue comes alone, descending from his chariot, to greet Purûravas.

P. 21. चामीकर gold—( चर्माकर आकरे भवम् ). अङ्गदं-अङ्गं दयते (दे 1. A. to protect) दायति (दे 1. P. to purify), or दाति (दे to cut) इति

अम्मो—a particle expressing sudden surprise or wonder. चित्राय:—King of the Gandharvas. According to Banabhatta, he was one of the 16 sons of Kas'yapa by his wife Muni. See Kad. p. 218.

विक्रममहिन्न(—(1) with the greatness of prowess; (2) with the prowess of Vikrama. Doubtless the play on the word is intentional. Here as in अनुत्रेकः खलु &c. (see next page) the poet means to convey a compliment to his patron Vikramáditya, before whom the play was probably exhibited.

नियसहर्—the king was no stranger to svarga, but was on familiar terms with its principal residents. इस्तो स्प्रात:—touching each other's hand seems to have been, in ancient times, one of the modes of expressing joy when two friends met; see com. After this some read राजा—वयस्य, किमागमनकारणम्।

नारद—the name is variously derived; cf. Bhá. Dik.—नरस्य धर्म नारं ददाति यद्वा नारं पानीयमित्युक्तं तिर्पतृभ्यः सदा भवान्। ददाति तन ताम नारंदित भविष्यति ॥ इत्यागमः। नारं नरसमूहं यति कलहं इति वा। उत्यागमः। नारं नरसमूहं यति कलहं इति वा। उत्यागमः। नारं नरसमूहं यति कलहं इति वा। उत्यागमः। नारं नरसमूहं यति कलहं इति वा। Nårada is a divine sage of great celebrity. Though reckoned as one of the ten Prajápatis the mind-born sons of Brahmá, he took no part in the work of creation. He is represented as always wandering, viná in hand (which instrument he is said to have invented), chanting praises of God, from world to world and acting as a universal messenger or bearer of news from the gods to men and from men to the gods. He is further known as one of the best devotees of Vishṇu (а प्रमभागवत); see note on the word, S'ak, VI. p. 180. See also infra, Act V.

रातकतु—name of Indra. शतं कत्वोऽस्य or rather शतं मखानां वियते कत्विनास्य as it is a nityasamása being a संज्ञा Indra is so called because according to the Puranas he attained his position by performing a hundred Horse—sacrifices—a position which for that reason is open to other. See supra note on तपाविशेष ∘ p. 10; for the Vedic sense, see note on महेन्द्र p. 10.

चारणेभ्यः—चारयन्ति कीर्तिमिति चारणाः bards, celestial panegyrists. "The chárapas are still a class in Gujerath, who go about singing eulogistic songs, like their brother caste, the Bharotyas or Bhâts" S. P. Pandit. जयोदाहरणं—आहियतेऽस्मिन्नित्याहरणं a connected account; उचेराहणमुदाहरणं a loud narration of a connected account; hence panegyric in verse (like the Marâthi povádá) loudly chanted. According to some it has its technical meaning here

viz. a eulogistic poem beginning with some such word as जयित, embellished with alliterations, containing the eight cases and composed in the Malini or some such metre; see com. cf. Rag. IV. 78. पुरस्कृत्य—having presented; पुरस्क to place in the front, to present, cf. S'ak IV. महचनात्म राजा शक्कन्तलां पुरस्कत्य वक्कन्यः। p. 112 मुचन्—According to Pan. (VI. 4. 128) and the later grammarians this is derived like भगनत् (see notes to p. 11), the त being irregularly substituted for न. It is, however, a regular Vedic word, fr. मच a gift, a present of wealth, Indra being the god of munificence.

P. 22. সনিত্তা—mark the force of স্ত্রি, given once for all (never to be taken back). Cf. Rag. XI. 48. মহন্দ্র—Lord of gods. In the Vedic literature, Marnt is the name of a certain class of gods—the storm—gods—who accompany Indra, assist him in his warfare with the domons (the clouds, or dargness).

अनुत्सेक—उत्सेचनमिति उत्सेकः fr. सिच् with उत् + घळ् (अ भावे) the act of being pouted up, being puffed up with pride; hence pride, haughtiness (कुद्भिहिता भावो द्रव्यवत्मकःशते). For this sense of उत्सिच् comp. उत्सिक्त्य तपः पराक्रमित्येः &c. Mv. II. 22. Rag. IV. 70. XVII., 43. अनुत्सक humility, modesty. Cf. with this 'Modesty is the handmaid of heroism.' विक्रमालंकार:—this is also supposed to contain a covert compliment to king Vikrama'ditya. प्रभोः—mark the king's modesty. He does not call Indra सुहत, but his master

P. 23. जनान्तिकम्—this stage direction is used when a character turning aside says something to a particular individual excluding others by the hand, with its fingers except the thumb and the one near the little finger extended so as to resemble three banners. See com. महराजस्य कीर्ति &c.—a very polite way of saying 'she begs Your Majesty's leave to return to heaven.'

गम्यता पुनर्दर्शनाय—This is the usual formal way of saying 'good bye'. It is reprehensible to the Hindu ideas to say simply 'गम्यतास्'. In the present case, however, the king might be supposed politely to express his hope that the nymphs would see him again.

उत्पतनभङ्ग-This is a mere device to give the heroine an opportunity to indicate her love; cf. the similar scene in S'ak. H. 12. See com. एकावली— a necklace of pearls &c. consisting of one string only and of great length.

P. 24. 養養 &c.—Chitra, of course, is joking. She knows that

Urvas'i is in love with the king. भवतु—indicates something about to be done, contrary to that to which things were tending before.' K. T. Telang (notes on the Mud. p. 196), who quotes Rághav.'s com. on S'ak, in support of this meaning—'भवनिति निषेध अस्त भवतु पूर्यते इति निषेधे इत्युक्तेः।' स्मर् &c.—Urvas'i means ''I construe these your words into a promise to interest yourself in my affair.''

अणिवस-अणं विशः तं an Acc. Tat. अपाङ्गनेत्रा—"having eyes with beautiful (or long) outer corners. A better interpretation, however, would be, with the eyes turned towards the corners, i.e. casting side-looks." A. Dic.; or having love-inspiring eyes. See. com.

লব্দাম্ব্ৰামী—the word লব্ল is used to distinguish it from 'the sea of milk &c.' ব্যাহ্যমন্ত্ৰ—a missile presided over by Vâyu. সম্ভা fr. সম্ to throw, is something that is thrown, as an arrow, and is thus distinguished from গ্রাহ্ম an instrument for cutting or killing, as a sword. It was a simple arrow discharged with an accompanying mantra or charm which endowed it with powers corresponding to those of the deity to whom the charm was addressed. Such an arrow had the power of hitting an unseen mark (cf. S'ak. VI. 28), returning to the person discharging it &c.

Note:—That wonders like these, which were once regarded as the idle creations of the poet's brain or superstition, can be achieved by means of the strongly developed will-power is now shown to be more than possible by the modern discovery of the laws of animal magnetism, and the hidden potentialities of the human mind. See notes on Mál. Mad. V. 2.

महोरग:—implies hugeness of the arrow. We learn from the Mah, Bhár. that the arrows discharged by Bhísma and some other warriors were as big as the yoke of a carriage. उरसा गच्छतीति उरगः; the म dropped by 'उरसो लोपश्च' Vârt. on Pán. III. 2. 48. अभ—a large hole or burrow. शुशोभनमभं ब्योम अत्र or श्वभ्रतीति fr. श्वभ्र to piece or bore + अन्.

P. 25. अहो नु खलु—expresses surprise, often agreeable; but cf. अहा नु खलु ईद्दर्शामवस्थां पतिपन्नोस्मि Sák. V. p. 120. दुर्लभाभिनिवेशी— अभिनिवेश means strong attachment, firm adherence. eभिलाबि v. l. is not so forcible. प्रसभम्-पगता सभा विचार: अस्मात्तद्यथा तथा (Bhánu. D.) thoughtlessly; hence forcibly, violently. It is more probably

derived from प्रस्, ह being changed to भ ; cf. प्रसहा पितः मध्यमं प्रं—the middle stride of her father Narayana (here considered identical with Vamana) i. e. the sky. Kalidasa is very fond of using such periphrastic terms; cf. 'आत्मनः शब्दगुण पदं' Rag. XIII.
1. There is an allusion here to the Vamana incarnation of Vishnu.

When the demon Bali grew oppressive and insolent, Vishnu at the request of the gods, appeared on earth as the son of Kas'yapa and Aditi in a dwarfish form. Assuming the character of a mendicant he went to the demon and begged, as a boon, as much land as he could cover with three steps. This being granted the apparent dwarf assumed immense proportions, covered with one step the earth, with the second the sky and planting the third step on Bali's head pressed him down with all his legions to Pâtâla. Pleased with the demon's devotion and generosity of heart, Vishnu conferred on him the sovereignty of the nether world and himself remained there in his dwarfish form as a guardian at the gate of his palace. The story is an old one and given in Rgveda I. 22, 16-20. Some think that Vishpu in this hymn is identical with the sun-god who is poetically described as traversing the universe in three strides ( which represent his positions in space) the first being his rise on the horizon the second his ascending to the highest part of heaven (the zenith: Cf. तिष्ठत्येष &c. p. 31) and the third his setting in the west when he appears to rest for a moment on the Western horizon.

सुराङ्गना—पशस्तमङ्गमस्या विद्यते इत्यङ्गना the aff. न being added in this sense by the Ganasútra, अङ्गाक्कल्याण V. 2. 100. खण्डताग्रात् —This corresponds to मदनविद्धात् (शरीरात्) as gathered from the context. Other comparisons are clear. This sl. introduces the bija or subject matter of the next Act as required by the rules of Dramaturgy. See II. 2. आदर्शनात् &c.; see also com. and introduction sec. 1.

## ACT II.

P. 27. विद्यक:—The humorous companion and canfidant of the hero of a dramatic piece. His chief business is to stir laughter by his quaint dress, sallies of wit, his crooked form &c., and to help the hero in his love-intrigues. विद्यको नाम नायकपार्श्वर्ती

कामपुरुषार्थ (the third object of human pursuit) सहायः (assisting in) नमेसुहृदुच्यते। Kåt. on S'ak. He is a great deal more than the buffoon of western dramas. To translate the term by 'buffoon' is therefore to degrade it. He is not also a mere parasite. See com.

ही ही &c.—ही expresses surprise. The repetition shows the Vidashaka's joy. He is flattered by the king's having confided his secret to him. Rang, reads अविदाविष्ट भी: see com. निमन्त्र-जिक:—a Brahmana invited to dinner प्रमान—Delicious, rich food. निमन्त्रणेकपरवशः v. l.—is not a good reading as it requires much straining to suit the context. It simply means 'wholly in the power of an invitation'; and then has the meaning as signed to it in the com. Execute: -habitually breaking. not the present p. of स्क्रूट 6. P. formed by the affix मान (आन i. c. शानच ) but krdanta formed with मान (चानश्) denoting habit by 'ताच्छिं लियवयां वचनशाक्तिपु चानज् Pán, III, 2, 129, Cf. जीवमान: Bh. Nit. 12. This is preferable to the reading स्फटन which does not denote habit. आकीर्ण-a crowded place. note on जनाकीण S'ak, V. p. 126. कार्यासन—कार्य legal business, settlement of disputes ( cf. पौरकार्य Sak VI; कार्य कार्यार्थी Mrch. IX. ): आसन-a seat; the throne sitting on which a king hears complaints and dispenses justic. This is also called ध्रमस्त (S'ak. VI. Uttar. I.) and व्यवहारासन (Rag. VIII. 18). जन-संपात-The word strikingly suggests the scene presented by a court of law where the tide of people is ever swelling. चिमानपरिच्छन्द-The palace was so called probably because it resembled in shape a balloon or celertial car. Cf. मंपप्तिच्छाड the name of Dushyanta's palace, S'ak. VI, and our note thereon. परिक्रम्य-परि has reference, says Mr. Pandit, to the necessarily small size of the stage on which he could only walk about to show that he proceeded to the palace.

P. 28. देवी—so is the chief queen who has undergone consecration with the king addressed in dramas. इञ्जे—wench! A middle class female servant is thus to be addressed; while a low character is to be addressed as हण्डे; see com. आर्यपुत्र:—Lit. son of the venerable (father-in-law); the husband is to be so addressed in a play. माणवक—Lit. a little (wanting in common sense) man; name of the Vidúshaka. उत्कण्डा—Lit. that in which the neck is raised in eager expectation; hence an ardent longing. Here it has a technical meaning; a longing caused by love attended by a degree of inattention to the usual

pursuits. See com. ब्रह्मबन्धु:—A contemptuous term for a Brahmana. ब्रह्मेव ब्राह्मणजातिवेःधुरस्य one who belongs to the Brahmana class (but does not possess any of the qualifications). अतिसंधेय:—Cf. to over-reach. आति-अभि-संधा means to lay out a scheme or a fabrication (संधान) in order to deceive.

वानर:—वानं वनसम्बन्धि फलादिकं राति; or वा विकल्पेन नरः (a half man). The Vid. is often represented to be as ugly as a monkey.

A. 29. स्वस्ति—originally a noun; cf. स्वस्तिमती, स्वस्त्यस्तु ते Rag. II. 48, V. 17. Now used as an indec. with the Dative. संगीत—singing with music and dancing; गीतं वायं नर्तनं च त्रयं संगीतमुच्यतं. आज्ञापयति—Out of respect for the queen the Vid. speaks of her message as a command. It properly means 'what does Her Majesty say?' The verbs आज्ञापय् and विज्ञापय् are respectively used without any idea of actual command or request when a person of higher rank addresses or says something to one of lower rank and vice versa.

देशी भणाते &c.—These are not the actual words of the queen but an invention of the cunning maid. সন্ত্ৰিন—Mark the force of the word. She wishes thereby to appeal to Vid.'s nobler feelings. মনিকুল—ম্নিগন কুল or মনীণ কুলানু Lit. going against the bank or current; (opp. अनुकूल); for a similar transition of meaning comp. the words মনিলীম and মনীণ.

आर्थ &c.—Another trick of Nip.; यनिमित्तं &c.—shows the king's उन्माद—one of the thirty three accessory feelings—and his consequent गोत्रस्वलन (blundering in names). Cf. S'ak. VI. 5.

- P. 30. जिह्नायन्त्रण—This implies the great effort the Vid. was obliged to make to curb his babbling propensity. विनोद्विमुख—A part of the Vidúshaka's office being to keep the king in good humour by driving away his melancholy &c. by the exercise of his wit. मुग्निटिणका—मृग्गा तृष्णाऽस्या mirage; an optical illusion caused by an unequal refraction of light. In deserts it assumes the appearance of a lake &c. It is so called because the deer are decoyed by this watery appearance which they pursue with all their might without ever reaching it. Hence, the pursuit of an illusory or unattainable object. The other reading (परिश्रांत: &c. see. ft. note) is impolite.
- P. 31. ইনালিক:—Lit, one singing in different tálas; hence one paying more attention to musical measure of time than to melody and cadence; a sort of poetical warder or bard whose

duty it was to announce fixed periods of the day, to awaken princes at dawn with music and song, &c. In his songs he sometimes referred to his master's excellences or exploits; at others he sang the glories of his ancestors in order to encourage him. Some read animasi:; but the pl. is not necessary as generally one and sometimes two Vaitálikas are mentioned in plays. The pl. at in the following sl. is to be explained by supposing the bard to refer to his class like the Satradhára reciting the Nándi who also sometimes refers to the band of actors by using the word at.'.

लोकान्त—Double meaning.—(1) extending to all classes of men; (2) reaching all the worlds. तमोवृत्ति (1) dark impulses or tendencies (under the influence of tamas); or तमः प्रधाना वृत्तिः conduct chiefly influenced by the quality of darkness (one of the three qualities constituents of the Máyá of the Vedantins and Pradhäna of the Sânkhyas); (2) the prevalence or spread of darkness. The idea of (1) is expanded in S'ak. V. 8.— नियमयसि छुमागेपस्थितानात्त्रण्डः प्रशमयसि विवादं कल्पसे रक्षणाय। For the second sense comp. Meg. नित्यज्योत्स्नापतिहतत्तमोवृत्तिरम्या प्रदोषाः। मतो नः—is equivalent to मन्यामहे. The p. p. p. of मन् used in the sense of the present tense is constructed with the Gen.

पुष:—This, that is now in the sky. This does not refer to the mid-day sun, as some suppose. For it is clear from the words of the king at the end of this Act. ( ग्रामणं दिवसस्य p. 63.) that it is 12 A. M. at the close of the Act; and the events related hereafter can be reasonably supposed to require the space of three hours, so that it is the commencement of the second watch of the day (about 9 A. M.) that the bard now announces. The business time of the king is from 6. A. M. to 9 A. M. See below, note on परे भागे. According to others the time extends to 12 A. M. see com.; but then the king has power to rise earlier from his judgment seat. The reading एक for up has no propriety. परे भागे—See com.; on this Wilson says:—

From the Dasa Kumāra it appears that the day and night was each divided into eight portions, corresponding accordingly to one hour and a half, and they are thus disposed of; Day: first portion-the king being dressed is to audit his accounts; second—he is to pronounce judgment in suits appealed to him; third—he is to breakfast; fourth—he is to receive and make presents; fifth to discuss political puestions with his ministers and councillors; sixth-he is, as stated in the drama, his own

master, seventh-he is to review the troops; eight-he holds a military council. Night; first portion—the king is to receive the reports of his spies and envoys; second—he sups or dines; third—he retires to rest after the perusal of some sacred work; the fourth and fifth portions or three hours are allowed for sleep; in the sixth—he must rise and purify himself: in the seventh—he holds a private consultation with his ministers, and furnishes the officers of government with instructions; and the eighth—is appropriated to the Purchit or priest, the Brâhmanas and religious ceremonies, after which the business of the day is resumed.

आत्मनइछंदवर्ती—In the sixth portion the king is the master of his time. See com. The other reading does not bring out this sense. Cf. S'ak. V. 5.

कण द्रवा—Listening; not certainly to the strain poured forth by the Vaitalika but to the commotion attendant upon the king's rising from the judgment scat. प्रेश्नः—For the definition, see com. and introduction, p. p. 3-4.

उस्कण्टिन: — उत्कण्टा अस्य संजाता. मकरकेतु: — so called from the Makara (a sea-monster) subdued by him and represented on his banner. Notice the propriety of the word. 'By the mention of this title his invincibleness is indicated.' This explains the अवन्ध्यपातन्त्र of his arrows.

P. 33. तपस्विनी—Poor, helpless. तपस्विन properly means an ascetic, and as an ascetic is necessarily a poor man depending upon others in every respect, it secondarily means 'one needing help, deserving pity;' or तपम् may mean 'distress (तप्यते अनेन ) one in distress and deserving help.' निक्षेप:—Any thing deposited in trust without a seal (an open deposit—समझं निक्षेपणं निक्षेप: Mitâk. on Yaj. II. 67). अभिसंहित:—see note on अतिसंध्य p. 28. Cf. सक्लमभिसंध्य Mál. Mâd. I. 14.

सहसा—thoughtlessly; fr. सह + term. असा. महानस—a kitchen; महच तदनश्च. Had it not been for a technicality of grammar ( for by अनोश्नाय: &c. Pân. V. 4. 94, अनम् has an अ added to its final when at the end of a Tat. comp.), we should have taken this as a Bah., as Swamî, a commentator on Amara, actually does. Bhanuji Dikshit, therefore, remarks अन अनसा उपकरण ( i. e. of food) लक्ष्यते. अनम् properly means 'food' from अन् to breathe, अनित्यनेन; it also means a cart.; comp. the cognate word in Latin onus a cartload, a burden.

P. 34. पञ्चित्रप-vio. (1) भक्ष्य to be masticated and then

eaten; (2) भोज्य to be eaten or swallowed without being chewed; (3) लेह्य fit to be licked; (4) चोष्य to be sucked and (5) पेय to be drunk. अभ्यवहार—fr. ह with अभि and अब to collect together as materials for food. शक्यं &c.—some read शक्या which makes the construction simple, but शक्यं is more idiomatic. The use, of शक्यं as a predicative word with an inf. to which it gives a passive force is common enough. Cf. 'एवं हि प्रणयवती सा शक्यमुपे- क्षितं द्विपता' Mál. III. 22; 'शक्यमालिङ्गितं प्रवनः' S'ak III. 5, the com. on it and our note ad loc. See A. G. § 178–180.

नतु &c.—Vid. means to say that if the lady Urvas'i has seen him she must have been captivated by his beauty as he was by hers and that there must be a corresponding longing on her part for him which may soon lead to the union of both.

पक्षपातीयं &c.—Mark the king's modesty. He means that he is quite unworthy of that princess of celestial beauties. Cf. the similar passage in S'ak, quoted in the com. पक्षपाताहते &c. v. l.-Wilson translates-Weigh is not thus; judge impartially. Ranganatha reads 'पक्षपातापि तस्यां सद्रपस्यालीकिक एव' Lit. Extraordinary is the predilection shown by faultless beauty towards her.' But this is not so forcible as our reading, and is but too plain to rouse the curiosity of Vid. विरूपतया—like myself in ugliness or deformity. The reading सस्पत्या has been abandoned in this Ed. and fao adopted in its place (correct the trans. accordingly), and for the following reasons:-(1) Vid. says आदितीया &c.; so if he were to speak of himself as आहि in beauty he would be contradicting himself as he would be her fao in that case. (2) Kali.'s Vid. is conscious of the fact that he is ugly and deformed both, bodily and mentally and makes no attempt to conceal it. Thus Vid. here himself says further on ( Act V. ) that he looks like a monkey ( ननु आश्रमनास परिचित एव शाखामृगः । ). Cf. also मयापि मृत्पिडबुद्धिना तथैव गृहीतम् । S'ak.  ${f VI.}$  and साधु रे पिङ्गल वानर साधु।  ${f M}$  ${f lpha}{f l}$ .  ${f IV.}$ 

P. 35. समासत:—summarily; or better still, 'as a whole, collectively.' This is opposed to प्रत्यवयवं &c.

आभरणस्य &c.—Ornaments beautify other girls-inferior beauties—but this one herself sets off ornaments. प्रसाधनाविधि here means the decorations themselves. Not that the decorations deck her person but the gracefulness of her person adds beauty to the decorations. उपमान—सामान्यधर्मत्वेन प्रसिद्धः पदार्थः things which are well known as preeminently possessing the common

attribute (constituting an उपमा), standard of comparison. प्रश्यम्मानम्—a counter standard of comparison. If a comparison would be instituted between her face &c. and the known standards of comparison, such as the moon &c. their relation would be reversed. This idea is expanded by the poet in his description of another paragon of beauty. Cf. Kum. I. 41, 43-48.

The poet's power or description is seen in the different ways in which he describes perfect beauty. Cf. his description of Parvati.—सर्वीपमाद्रव्यसमुचयेन यथापदेशं विनिवेशितन । सा निर्मिता विश्वस्जा प्रयस्नाद्दश्यभोन्दर्शदिदृक्ष्येव ॥ and of S'akuntalà S'ak. II. 9.

विद्यस्स—mark the double entendre (1), heavenly love i.e. love for a heavenly being (Urvas'i); (2) heavenly water. चातकवत—Vid. implies by this the king's indifference to the queen. चातक fr. चत् to beg; the चातक is said to drink no other water than that dropped from the clouds. Mallinatha (on Rag. V. 17.)says 'धरणीपतित ताथ चातकानां रुजाकरम्'। So it is wholly and solely dependent upon a cloud for water. See our note in Sans, on the word at p. 106. Rag.

The Châtaka is not a fabulous creature. It is a migratory bird which is seen in the rainy season and disappears in autumn. It has a shrill but not unpleasant note, which is of the same pitch as that of the cuckoo and which much resembles the word for 'a cloud' pronounced in the Vocative. Hence the bird is supposed to invoke the clouds for a shower, that it may intercept a few drops to quench its thirst. Mr. Pandit in his notes thus describes the bird that is seen in Western India-It is a small bird, smaller than the smallest dove, has a long tail and combines in itself the black, the yellow and the white. It has a long crest on its head, of the shape of a bow with an arrow stretched on it which is supposed to prevent it from bending its head by coming opposite the back and thereby to prevent it from drinking water lying on the ground or any water to drink which the beak is to be lowered.

निविक्त—a lonely or solitary place; fr. विविच् (विविश्चन्ति जना अञ्च from which people separate themselves) + त added अधिकरणे. प्रमद्यनं-प्रमदानं वनं (sometimes प्रमदावनं); lit. a garden for ladies. A garden attached to the royal harem so laid out and arranged as to secure utmost privacy so that the king may promenade there with queens. आवेश्यत—A mere formal way of saying lead the way to' Kings and other great personages never go out alone but their servants walk before them to clear the way.

का गति:-Vid. is sorry to see that he has to act against his own wish, viz., to dissuade the king from 'his pursuit of the mirage.'

P. 36. एतन &c.—This remark is in keeping with the Vidushaka's duty to minister to the humour of his master. प्रस्तः—such a respect he deserved as a guest.

हदं विशेषणं-Here the king refers to the epithet 'दक्षिण' in Vidushaka's speech. It is capable of a double interpretation: (1) southerly; (2) polite, solicitous-to-please (especially ladies). See com. In this latter sense the term is usually applied to lovers who, even when they are actually in love with one lady, seek to please other sweet-hearts by their pleasantry and solicitous attention (दक्षिण). Vid. uses it in the first sense. But the king whose mind is under the full sway of love understands it in the other. In the following Sl. the wind is described as a lover of the दक्षिण kind (see intro. p. 4).

निषिश्वन &c.—The mádhaví also called vásanti (for both Madhu and Vasanta refer to the same season ) is spring-creeper which flowers and bears sweet floral juice in summer. Kunda, otherwise called mághi, blossoms in the month of Magha-two months before spring. This natural phenomenon the poet has clothed in a rich poetic garb. The Váyu is compared to a lover who has two sweet-hearts, one the Madhavi, young still, the other, the Kaundi, grown up and somewhat elderly. He is specially attached to the former but tries to please the other by dancing with her. निषिश्चन-has two meanings -(1) besprinkling i. e. generating floral nectar; (2) impre-नतंयन्—(1) shaking; (2) making her dance. स्नेहदाक्षिण्य-these terms also have double meaning The breeze shows स्नेह (making the flowers unctuous with honey ) to माध्वी and दाक्षिण्य (southerliness ) to कींदि which simply moves with it. स्नेह in the other case means love ( leading to actual enjoyment). The meaning af semen is also hinted at an -combination. स्नेह in both its senses and दाक्षिण्य are the chief qualifications of a lover.

P. 37. अभिनिवेश:—strong or passionate attachment. Vid. means that the king should be at least dakshina to the queen like Vâyu. And the king, indeed proves to be so. Cf. his remark मा मैवं उर्वशीगतमनसापि में &c. p. 63 प्रतीप—here used in its literal sense of 'against the current'. प्रतिगता आपी पश्मिन्कर्मणि तथ्या तथा; fr. प्रति + अप् water which changes its अ to ई when preceded by द्वि , अन्तर् and a preposition (by Pân. VI. 3. 37); हीप, समीप &c. हि is used अवधारणे 'certainly.' The readings तम शान्तये for तापशान्तये and महत् for दि तत्, are not good. Such a plain statement as तम शान्तये is not only unpoetical but superfluous as the idea is already expressed in the passage तम मया &c.; महत् has no

propriety. The king means that his seeking peace of mind in the garden would be as futile as the attempt of a man to swim against a current when he is being actually borne down by it, since every thing in it would tend to excite his passion and so make his case worse.

प्रश्नाण:-For the five arrows of the God of love, see com. p. 47. According to others they are अरविन्दमशोकं च शिरीषं चूतमुत्पछ। पञ्चेतानि प्रकृतियन्ते पञ्चबाणस्य सायकाः॥ These are his flowery arrows. Other arrows are also mentioned: उन्मादनस्तापनश्च शोषणस्तम्भनस्तथा। संमोहनश्च कामस्य पञ्चबाणाः प्रकीतिताः ॥ मलयवात-The breeze blowing from the south in spring and always associated with it. Malaya is a mountain in the south of India known for its sandal The breezes blowing from the Malaya mountain are poetically supposed to waft the odour of the sandal trees and other plants growing on the mountain ( Cf. Git. लिखतलवंगलता-परिशीलनकोमलमलयसमीरे ) and thereby ruthlessly to inflame the passion of persons smitten with love. Cf. कथ्य कथमिवाशा जायतां जीविते में मलयभुजगवान्ता वान्ति वाताः क्रतान्ताः ॥ Bhû, II, 28. अपगत-दाक्षिण्य दक्षिणानिलहतक पूर्णास्त मनोरथाः कतं कर्तव्यं, बहेदानीं यथेष्टम्। Kâd. p. 255. सहकार-A kind of mango tree, known for the sweet fragrance of its blossoms, so called probably because of its being a favourite haunt to lovers (lit. that which brings together). Malaya breezes, mango-sprouts, voice of the cuckoo &c. are poetically represented as the exciters of passion (कामो-द्वीपनानि ).

P. 38. স্বর্:—so called after his body (স্কু) was burnt to ashes by S'iva when he attempted to shoot his dart at that Deity. Cf. Kum. III. 72. মবিসুহাব——Accepted (so as to be one's own property). ম্বিসুহ has a technical meaning. It means 'what one receives with the intention of having the property in it transferred to himself.' The king means that he receives the blessing so that he may enjoy the fruit of its fulfilment. Here the king of course shares the belief that the words of a Brâbmaṇa (no matter he is so in name only) must come true. ব্যক্ষেত্ৰ—heralding the advent of the spring.

क्रावकः—(कृत्सित ईषद्वा अलीनामल्पमकरन्दत्वाद् रवोऽत्र ) A kind of small red flower. See. com. उपोद—(fr. उप + वह्र ) developed or grown up by gradual increment. Cf. किं तावदत्रतिनामुपोदतपसां &c. S'ak. V. 9. सुरभ्रवस्य &c.—The first two lines describe youth in a concealed state ( मुरभ्रव or the state immediately preceding youth) and the third line the first manifestation of youth. The

three words द्वाबक, राग and रज: may respectively refer to their secondary sense of childhood ( द्वाबक primarily implying scantiness of honey) feeling of love ( the precursor of youth ) and puberty (the first manifestation of youth).

P. 39. मणिशिला—may be a slab set with jewels or a marble slab. सनाथ—lit. one having a lord or a protector; hence secondarily, provided or furnished with. Mark how the original sense is quite lost sight of. अतिमुक्तलता—same as माधवीलता (called in Marathi मोगरा or कस्तुरमोगरा); अतिकान्ता मुक्तां शोकल्यात्. It has very beautiful white flowers.

"The beauty and fragrance of the flowers of this creeper give them a title to all the praises which Kâlidása and Jayadeva bestow on them. It is a gigantic and luxuriant climber; but when it meets with nothing to grasp, it assumes the form of a sturdy tree, the highest branches of which display, however, in the air their natural flexibility and inclination to climb?". Sir William Jones; Vol. V. p. 124, as quoted by Sir M. Williams in his notes on the S'âkuntala.

उपचार:—showing one's respect (fr. ৰু with ব্ৰ্ to approach or move near, to serve): hence the means of or materials for showing respect, such as a collection of flowers. ম্বাভ্জাব—expects, is waiting for Cf. S'âk. p. 157. Here the bower is spoken of as though it were a conscious being intentionally making preparations to receive the king.

लितलताo—Here the vernal creepers are compared to ladies beautifully attired and captivating men by their charms. Cf. S'ák. VI. p. 157. सखे कापविष्टः प्रयायाः किंचिद्नुकारिणीषु लतासु दृष्टिं विलोभयामि ।

P. 40. नम्रविट्याम् —shows womanly modesty. धृति-fr. y to hold fast as to a thing which gives pleasure, hence to be pleased Cf. Rag. III. 10 XVI. 82. दुर्लेलितं-दुष्टं लिलितमस्य spoiled by fondling, obstinate in will, wayward, hard to please &c अहल्याकामुकस्य —कामुक fr. कम् + उक added कतिर. According to Râmâyaṇa (Bâlakāṇda Ch. 49), Ahalyâ was the first woman created by Brahmá who gave her to Gotama. Indra who was captivated by her enchanting beauty, on one occasion assumed the from of her husband in order to deceive her and seduced her in his absence. According to another account Ahalyâ knew the god in disguise but in her wantonness of heart yielded to his desires. When

Gotama returned home he was the profligate god running in his disguise and understanding in a moment what had happened pronounced a deadful curse upon him, which impressed upon his body a thousand orifices afterwards changed into ornamental marks resembling eyes, and deprived him of his virile powers, and also caused his wife to be a stone (according to Padma P.) for thousands of years until Râma, the son of Das'aratha, should release her from that form.

Such is the Pauranika story, which, however, takes its rise from the original Vedic conception being misunderstood in later times. Ahalya is the Dawn or Night which gradually disappears as the day approaches ( अहनि लीयमाना ). She is metaphorically spoken of as the wife or sister of the sun who pursues her and who is also metaphorically called her jara ( स्वसुयी जार उच्यत Rg. VI. 55. 4.); she grows feeble and feeble and finally disappears as the sun rises. And Indra is often identified with the sun. Also in the Taittiriya Samhitâ, and the S'atapatha Brâhmana which comments upon it. Indra is spoken of as the ravisher (jara) of Ahalyâ. The allegory is well explained in his Tantravartika\*, by Kumarila Bhatta, a celebrated Mimamsaka, who makes Indra ( the sun ) carry away Ahalya (the shades of night). prevailed before the creation; and the Ramayana representing Ahalyâ as the first born daughter of Brahmá evidently refers to 'night, or the primeval darkness.' According to some, as Indra is the god of rain and Ahalya means unploughed land ( or not+ हल a plough and aff. यत ) this allegorical story of Indra's connection with Ahalya may refer to the conversion of cultivable land lying untilled into a fertile one by means of rains.

वैद्य:-The reading वज is meaningless. According to one account (see com.), the moon was an accomplice of Indra in his seduction of Ahalyâ. The Vid. humorously calls him a physician probably referring to his being the lord of herbs (आंपधीपति). He also calls himself a vaidya as he has to cure the king of his love-malady. So in the S'ak. the Vid. says-लाङ्ग्ति एप स्पोपि शकुन्तलाज्या-धिना। न जाने कथं चिकित्सितज्यो भविष्यति। p. 155. अत्र-in these love-matters. उन्मत्ती-foolish or stupid (as proved by the result). Vid. means, as Soma's advice proved disastrous to Indra, so

<sup>\*</sup>एवं समस्ततेजाः परमेश्वरत्विनामित्त इन्द्रशब्दवाच्यः सविता एव अहिन लीय-मानाया रात्रेः अहल्याशब्दवाच्यायाः क्षयात्मकजरणहेतुत्वात् जीर्याते अस्मादनेन वा उदितेनेति अहल्याजारः न परक्षाष्यभिचारात् ।

whatever I propose to you serves to augment your agony instead of palliating it. I am, therefore, a fool since I proceed in a matter in which my efforts have been already futile. This is of course slightly sarcastic. Cf. एष तावदुन्मतः। अहमपि एतस्य सङ्गेन ईहशवर्ण इव संवृत्तः। Sák. VI.

अतिसेह &c.—The king says this taking Vidúsh'aka's remark literally. Vid. is flattered by the compliment and says in the next speech that he would devise a remedy.

P. 41. समाधि-properly a term of Joga; here means 'concentration of the mind on a particular subject.' निमित्त—a good omen, such as the palpitation of the right arm or throbbing of the right eye. See notes on III. 9.

न सुलभा-some read असलभा; but this reading must be rejected as it involves a fault of poetic composition called अविमृष्टाविध-यांश. Here the negation being emphatic must have a principal position and must not be subordinated by being made a member of a Tatpurusha compound (अस्टमा). For a fuller explanation of this fault see our note on Rag. I. 21, च-च-This particle is often repeated with each of two assertions in the sense of 'on the one hand, on the other hand, though yet,' and expresses antithisis. अनङ्गविचेष्टितं—The powerful (वि) action, sport or play of Love viz. the twitching that he felt. For the idea comp. शांतिमिदमाश्रमपदं स्फ़राति च बाहुः क्रतः फलिमहास्य S'ak, I, 15, अभिमु-खींचित्र &c.—The king suddenly felt his longing relieved; so from the sensation of pleasure he experienced he fancied that the fulfilment of his desire was near. Uf. सर्वा हि संदेहपदेषु वस्तुषु प्रमाणमन्तः करणपवृत्तयः । The pl. ंसिद्धिषु may indicate a general statement, a feeling such as people experience &c .- or may be metri causa, as Mr. Pandit remarks.

यान—means here 'passage' or 'a path'; traversing along the heavenly path or journeying through the air. निर्देष्ट—definitely pointed out.

सिख तदा &c.—The allusion is to Chitralekhá's speech हहं खलु लगा &c.

P. 42. अपहरितत—p. p. p. of the denom, verb fr. अपहरत (अपसारणार्थ हस्तः अपहस्तः). This is a stronger term than दूरीकृत. सम्प्रायंताम्-let the matter be carefully thought over; i. e. whether it is a proper course for you to follow. तानत—just, beforehand i. e. before you have actually gone into his presence, when it will be too late. महनः खन्न &c.-Cf. Shakespeare, Romeo and Juliet. Act. II.

Iul.—By whose direction found'st thou this place? Rom.—By love, who first did prompt me to inquire, He let me counsel and I lent him eyes.

अन्तराय — a hindrance or obstruction; fr. अन्तर or अन्तर and अय or इ to go, to stand in the way (अन्तर्भध्ये अन्तरस्य व्यवधानस्य वा अयनं ). Here Urv. refers to a misfortune like that mentioned at the beginning of the first Act,—the outrage committed upon her by Kes'in.

P. 43. द्वग्रह—Here Behaspati. When ग्रुट means 'a father' the term signifies Kas'yapa. ज्यपाजिना—because never failing in its virtue. Similarly Kâli, calls the protective herb of Bharata अपराजिता S'ák, VII. जिल्लाक्यनिया—The hair-tying-spell. This appears to be a charm or charms which they were to repeat as they tied their hair. By virtue of the knot thus tied up they were rendered proof against all kinds of danger. According to foot-note 2 this Vidyâ consisted in tying up the hair by means of an enchanted thread, but this does not seem to be intended here. This Vidyâ must not be confounded with the Tiraskarini referred to further on. See infra. p. 45.

विस्मृतं &c.—Kâlidâsa uses this participle in an active sense; ef. S'ak. V. मधुकर विस्मृतासि एनां कथं p. 118. and पूर्वशृत्तमन्यसंगादिन्मृतो भवान् p. 141. Kâghavabhatta explains this as विस्मृतं विद्यते अस्य by affixing the matub aff. अस् by Pan. V. 2. 127. Urvas'î was so much engrossed by thoughts about Purûravas that she forgot very thing about the Vidyá.

सिद्धमार्ग—The path or region of the Siddhas. The Siddhas are a class of semi-divine beings, of great purity and holiness and possessed of the eight supernatural faculties ( सिद्ध्य: ), via. आणिमा महिमा चैव गरिमा लिपमा तथा। प्राप्तिः पाकाम्यमीशिखं वशिखं चाष्ट्र सिद्ध्यः ॥ To this is sometimes added कामावसायिता. They are supposed to inhabit the region between the earth and the sun. According to some their region is between the earth and the moon. The region meant here is probably near the Himálayan peaks (See Kum. I. 5.)

P. 44. विशेषपावनेषु—See com; cf. Rag. XIII. 58. अवलोक्यन इव—The city was mirrored into the mingled waters of the Ganges and Jamuná. The metaphor is suggested by a person's looking into a looking-glass. 'It is considered as leading to the acquisition of religious merit to look into sacred water as in a mirror so as to see oneself reflected in it.' Pandit. प्रतिष्ठान—The capital of Purúravas, situated according to the poet at the

junction of the Ganges and the Jamuna, which afterwards was called Prayaga. According to the Hv. it was situated on the northern bank of the Ganges in the district of Prayaga (उत्तर जाह्नवीतीर प्रतिष्ठाने महायशाः। राज्यं च कारयामास प्रयोग पृथिवीपतिः॥)

This cannot be the town of the same name situated on the Godávari and capital of S'álivahana. Proofs—(1) It is clearly stated here as being situated on the Ganges. (2) The king uses a simile taken from the junction of the two rivers (II, 15); the sight, therefore, was quite familiar to him. (3) The king and Urvas'î go for sport to the forests of the Hemakúta (Act IV), it is not likely that they would go to such a distance if their capital was on the Godávari. (4) After his return to the capital the king takes a bath, on a festival-day at the confluence of the Ganges and the Jamuná, Act V. (5) It was the capital of the Lunar dynasty of kings whose territory lay to the west of the Jamuna and the Doab and who do not seem to have possessed anything as far south as the Godávarí.

রাজান্ত—crest jewel;—implies both its uncommon beauty and position towards one end of the city. Mr. Pandit thinks the ornament referred to here is the modern mida, but that does not seem to be possible.

प्रथमोदित इव—By comparing the king to the moon and Urv. to moon-light and suggesting thereby their invariable connection (cf. Kum. IV. 33 शशिना सह याति कोमुदी), Chitralekhá implies a corresponding eagerness on the part of the king to see Urvasí. The idea here is that the Moon rises first and moon-light follows, however short may be the interval between the two acts कोमुदी—For derivation, see com. सविशेषं प्रयद्वान:—Because Urvasí now sees him with the eyes of love.

P. 45. तिरस्करिणी—A Vidyâ or charm by which the celestial beings (demons included) could render themselves invisible to any one. To remove the तिरस्करिणी (तिरस्करिणीपमनीय p. 51) means to withdraw the spell or to undo its effect by repeating a counter-charm or so. The tiraskarini could act even on others; cf. S'ak. VI. p. 179, where Matali is described as proud of this art. प्रतिस्क्रमा—Though herself invisible she is able to see others; she is also visible to the audience though invisible to the king and Vid.

'Being visible to the audience and invisible to the individuals

आत्मानं विकत्यते—Flatters or boasts of herself (by holding aloof or remaining inaccessible). In this sense, however, the verb. विकत्य is more often used intransitively; besides विकत्यसे rather refers to words than to feelings and so the reading कृतायं-यानि for विकत्यते, which means 'makes her life fruitful' appears better and should be preferred. मानुष्यविकत्यते—Chitra means that Urv. can know the woman by exercising her superhuman power. Not to do it is to show oneself as helpless as a mortal who cannot do it.

P. 46. बिनोम &c.—See com. Nothing is more painful to a woman than the existence of a rival wife. ननु &c.—Do not I say, don't you hear &c. ननु is so used to call the attention of a person to something already referred to. स्वम—('f. the cognate words sopor (L.) sleep, schlefen (Ger.). प्रतिकृति—पञ्चा प्रतिनिध्वी ऋति: delineation of a likeness, a picture. The two expedients mentioned here are those usually resorted to by lovers to dispel their longing. हीनसन्य—Of low magnanimity, ungenerous (in that it entertained unworthy thoughts about Pur.) or void of courage (fr. हीन p. p. of हा, abandoned, destitute, and सन्य), सन्य-सन्य-सन्यान: lit. existence; and as existence is co-extensive with life it means life, spirit, power of endurance &c.

अनुपपन्न — उपपन्न come near to (the desired object). अनुपपन्न not leading to the desired end, impracticable, impossible. न-न—The two negatives form an emphatic affirmative. असमाय्य—Notice the grammatical anomaly. Syntactically उद्घादपत्नं becomes the subject which is absurd. We must therefore take it as equivalent to असमापयत: with the additional force of the indec. participle. समनायय . l. is against the context; it goes against the king's उभयमप्यनुपपन्नम्. For the idea cf. त्वामालिख्य प्रणयक्कपितां धातुरागै: शिलायामात्मानं ते चरणपतिर्तं यानिह्न्छामि कर्तुं। अग्नेस्तावन्मुद्वरुप-

चितैर्दृष्टिरालुप्यते में &ः.; मरसंभोगः कथमुपनमेरस्वप्रजोपीति निद्रामाकांक्षन्तीं नयनसलिलोत्पीडरुद्धावकाशाम् ॥ Meg. II. Comp. also Sak. VI. 22.

P. 47. रजं—रज् means constant acute pain; fr. रज् to break to pieces, बापि—or perhaps. तिस्मन्ने—After the second alternative, the king speaks of Urv. less familiarly and more politely. समागममनारथान्—The pl. is necessary. It shows how often the king thought of her. Comp. such expressions as संकल्प मनोरथशतल्ड्य समागमसुखं &c. वृथेव संकल्पशतेरजसमनङ्ग नीतासि मया विवृद्धि । Sák. III. (extra.). कृती—One who has attained his end. This is preferable to सुखी c. l. which simply means happy. ('f. काम इयानी सकामी भवत &c.—S'ák. IV. The king means that his mental anguish is too severe for him to bear and that he would fall a victim to it if he would not obtain his desired object. If then it is the object of Káma thus to kill him let him satisfy his desire.

नाम्-is emphatic, me whose longing is none the less intense.

प्रतिवचनस्य—As already remarked the Prakrita Gen, stands for the Dative; see com. प्रभावनिर्मितन—Because she had none natural with her.

P. 48. अविद्या—Help, help! This is probably a corruption of अव + इह 'prote me here' and so it is an exclamation used in calling for help in danger. निमांक—निआयेन मुच्यत, कमीण घल (अ); that which is east off at certain fixed times; a slough. अशराणि—This probably means a few letters hastily scribbled out and not a formal letter. नास्त्यगति: &c.—See com. the king does not expect such a fortunate thing as his receiving a letter from Urv. to happen; and hence his remark. The sense is—whenever a person has an ardent desire for a thing there is nothing that he does not imagine as happening in fulfilment of it. Cf. मना-रथानामन्द्रमपाताः v. l. S'âk. VI. 10. अनुवाच्य—Reading to himself. Mark this sense of वच् cau. with अनु. नागरिक:—lit. town-bred; clever, polite; see com.; cf. S'ak. V. नागरिकच्चा संज्ञापयेनाम्.

P. 49. अज्ञाता—Whose heart—real state of feelings—is not known to you. यद नाम—if at all; I am not in fact. Urvas'î means—if it were true that I did not care for you even when I knew of your love, how is it then that, even before I was aware of your real feelings, the Nandana breezes and the heavenly Párijâta flowers alike failed to relieve my torment on your account? Your supposition, therefore, is wrong. My anguish is even greater than yours. A couch of flowers, cool breezes &c. are the stock remedies of persons suffering from the

pangs of unrequited love. (f. with this S'akuntalâ's loveletter-तव न जाने हृदयं मम पुनः कामी दिवापि रात्रावपि। निर्मृण तपति बलीयस्विय वृत्तमनोरथान्यङ्गानि॥ कमलनालायमानैः अङ्गः-which bear a silent testimony to his equally great yearning for you. स्वास्त-वाचन fr. वच cau. + ल्युर् (अन) + क added स्वार्थे. It is a present of sweetmeats &c. offered to a Brahmana on auspicious or festive occasions when he pronounces blessings by reciting holy verses. Mr. Pandit reads वायनं (वाअणं) and remarks—वाअण is doubtless a very old corruption, the वाज of the Marathi language, of उपायन. The corruption has been improved back into a Sanskit word वाजक as will be seen from the following clerical verse usually repeated by the woman who gives an upáyana, such as is described here उपायनमिदं तुःयं वतसंपूर्णहेतव। वाजक दिजवयीय सहिरण्यं ददाम्यहम्॥

समाश्वासनमिति &c.—i. c. It is something more than that.

P. 53. उदाहरण—Declaration of love or song, as Mr. Pandit takes it. See Supra our note on जयोदाहरण p. 21. उत्पक्षमणा—With upturned eyelashes; here stands for उत्पक्षमनयनेन—with eyes fully staring at it. मिरिश्य —With eyes exerting a maddening influence like wine; hence with fascinating or bewitching eyes. See com; comp. Shelley quoted by Mr. Vaidya—Wilt thou not turn those spirit-beaming eyes and look on me?

अत—Here, now that the king has thus avowed his love. सम-विभागा—Equally divided between us two; cf. further on sl. 16. स्वहस्तः—Autograph. Mark the force of स्व; Urvas'i cannot deny it afterwards. इस्म &c.—the appearance of the flower is the harbinger of the coming fruit. Vid. means that Urvas'i is sure to see the king soon. For the idea, cf. our note on अंद्धारित &c. p. 19. विसंबद-not to be in agreement with, to fail to fulfil one's promise; hence to deceive &c. सम fr. सम् to endure, अन्यते इति (पञ्) that can be endured; fit for, becoming, proper. When it means enduring, able &c. it is derived as समते इति with अच् added क्वीरे. Mark the poet's skill in not bringing forward Urv. at once. This serves a double purpose. It shows Urvas'i's modesty and heightens the charm of the meeting.

- P. 51. तिरस्करिणीमपनीय—Removing the influence of the spell of concealment. पूर्वदृष्टा—पूर्व दृष्टा. Here पूर्व is emphatic; first seen (and not formerly seen) in confluence with; this is preferable to दृष्टपूर्वा. It is a comp. सुरस्था.
- P. 52. बलवत्—Kâlidása uses this as an adv. cf. बलवदस्वस्थ-शरीरा शक्क्तला। S'âk, III.

भद्रमुखि-Lit. the sight of whose face is suspicious; gentle पर्यत्सक—Exceedingly (परि) restless. आर्त-Mark that this is a stronger term than पर्युत्सक. Cf. तपति तनगात्रि मदनस्वामनिशं मां पुनर्दहरंथव S'ak. III. 15. साधारणोयं &c.-अय refers to the longing expressed in the first and second lines; or better still, प्रथ may mean a 'prayer' and then refer to Chitralekhá's speech 'महा-राजनात्रकम्पनीया (यथा मया सानुकम्पनीया तथा भवतीभ्यामहमपि इति प्रमुदः) Cf. S'ak, quoted in the com, and Raghavabhatta on it. Mr. Pandit says ( see com. ) स्मरं पति प्राय: and makes it refer to the fourth line. But that does not seem to be a natural mean-नमन &c.- A general maxim which indirectly expresses a request to Chit, that she should try to bring about a union between him and Urvas'í. Ranganáth reads the 2nd l. as आति न पश्यास प्रकारतस्थां, but symmetry requires our reading (आर्त प्रस्वसं well corresponding to पर्यस्मका ता ). The third and fourth lines too he reads differently ( see com. ); but यतस्व तां की मुदी &c. is too prosaic for Kâlidása: an indirect request in the form of a हाइत्रांक is more poetical than one directly expressed Besides what is the propriety of the Loc. इन्द्रिम्ब! तमन &c.—Mark how the poet draws his similes from every-day-life.

हती—A go-between, a female messenger conversant with love matters. See Mál. Mád. III. 15. Mud. III. 9. Jagadhara quotes the following as the qualifications of a dúti; पहुता घृष्टता चेतीङ्किन्द्रच प्रतारणम् । देशकालज्ञता चैव इतीङ्कत्य ग्रुणा मताः ॥

P. 53. ন্তন্ত—Suddenly, too unexpectedly. The poet purposely makes her remove the *tiraskarini* that the king may hear her repreach of Chitralekhâ.

भाषार—The customary formalities; see com. Some read आकार् 'adjust your features, compose yourself.' But the context does not justify this reading. Urvas'i has already had time to compose herself. Chitra, means that Urv. should give up jesting and should first salute the king. Mark the growth in the familiarity of the nymphs with the king. They can jest in his presence. Further on (p. 86.) Chitr. calls the king 'व्यस्य.'

नात-Indeed, to be sure, or 'I admit that' &c. See. com. जय-हाद्द:—जयस्य शब्द: the expression of 'victory to you.' सहस्राक्ष:— Bee note on अहल्याकामुकस्य p. 40. प्रशास्त्रम्—Nitya Samasa. The king means—I have indeed got a victory now (gained my object). For by saluting me with the expression not hitherto addressed to any one but your master, the great Indra, you have accepted me as your lord (and husband). P. 54. चित्रलेखे &c.—Mark the poet's genius in calling away Urvásì at a time when she most wished to be in the company of her lover and thereby giving variety and interest to the action. Comp. the similar scene in S'ak. where S'akuntalá is indirectly called away by Gautami—चक्रवाकवधु आमन्त्रयस्य सहचरम् S'ak. III.

भरतेन—A sage of hoary antiquity, since even Kalidasa calls him a Muni

He is the founder of the science of Music and Dramaturgy. His celebrated work is called 'the Bharata-Nâtyas'ástra', which is mainly a metrical composition divided into 38 chapters and contains among other particulars precepts and rules about every particular regarding dramatic composition. His time or age is generally considered to be later than the sutra period of the Vedas, as also the epic age of Rámâyana and Mahâbhárata. It is fairly within the Paurânic times, or perhaps at the junction of the Dars'ana or Rationalistic and Paurânic or early Brâhmanic times. The various references cannot take the present work (Nâtyas'âstra) beyond the first quarter of the fourth century before Christ.' H. H. Dhruva. The sons of Bharata, at the desire of king Nahus'ha who had obtained the temporary sovereignty of heaven, brought down the drama to the earth from heaven.

अष्टरसाञ्चय:—See introduction, Sec. I. লালনাশিনয়—Abhinaya is of four kinds—সাণিক, বাবিক, সন্থাই and মাণিক. The sixth and seventh chapters of Bharata's work deal with the sentiments in all their details, and their exhibition, while the next three chapters deal with gesticulations of different kinds. মলাকাত:—The Lokapálas are guardians of the eight quarters; for their names see com.

P. 55. अनपराइं—See note on अपराइं p. 9. प्रदर्शी—lit. one who seeks the opposite end; hence one who stands in the way of. In law this means 'a defendant'. वैयर्थानिव-Cf. सङ्द्र्यवन्ध्ययोः &c. p. 17. वक्तुकाम—Notice that the nasal of the inf. is dropped before काम ane मनस्.

P. 56. स्वव्हां—over which she had mastery. Mark the antithesis between अनीशया and this. विश्वसितै:—Urva. was breathing very heavily. Her sighs were indicated by the tremor of her breasts caused by her heart and palpitating tumultuously. The poet has an Utprekshá on this. The king fancies that Urvas'í by means of the sighs she heaved forth towards him, fixed in

him her heart, the dislocation of which was indicated by the throbbing of her breasts. Mr. Pandit substitutes without propriety धून for स्तन. For if, as he thinks, the flowers were shaken by the motion of her body, they could not have indicated the inward trembling of the heart.

Wilson quotes from the Rival Queen—
Alex. (to Statira) My fluttering heart, tumultuous with its bliss,
Would leap into thy bosom.

नपत—Cf. L. vibro. नेला—fr. नेलू, नह्न to shake, to tremble. Cf. volvo. to roll. सन्त्र—i. e. in all matters indiscriminately. नेधय-निधयं निधानं doing one's biding, executing one's commands; तस्या-यमधिकारी (aff. अल्) one fit for a servant's work; hence an illiterate person, a fool.

P. 57. अन्यथा—In any other way (था) than truth; untruthfully, falsely. भट्टिनी—so a queen is to be generally addressed by low characters. D. R. II. 10; see also com. यत्त्रया कथितं—scil. that the king is in love with Urvas'i. परिवर्तन c—Because the characters were impressed on one side only. कथं वाच्यताम् &c.—This shows that even low-class females were taught to read and write in those days.

अविरुद्ध — Not objectionable or indecent, fit for a lady to hear. कोलीन-इले जनसमूहे भवं arising from, born in a multitude of men; hence a report, and generally a bad report, a scandal. Or की पृथिष्यों लीनं; or इल may mean a family, something relating to family or private matters, a family scandal.

P. 58. क्रीडापर्यत:-क्रीडार्थ: पर्वत: an artificial hillock for pleasure. सर्भि:-सुष्ठु रमन्ते take pleasure अत्र; the spring season. Some read सर्भि यत्, but our reading is preferable as it explains the epithet वसन्तिषय. मनोविनोदनफले:—Supply उपायै:, ्रथाते: v.l. has no propriety. If there are hundreds of such amusements the king has the option to avail himself of them; why should he be after one of them alone? कामाते नवं&c.—Notice Ranganātha's reading given in the com. He tries to explain it but his explanation does not seem to be satisfactory on account of the unnaturalness of the reading itself. The king can appeal to Váyu's heart and rouse his sympathy better by gently reminding him of his love for Anjaná. अजना—Wife of Váyu and mother of Máruti.

'She was the daughter of a monkey named Kunjara and wife of Kesarin, another monkey. She was in a former birth a celestial

nymph by name Punjakasthali and was born on earth owing to a curse. One day while she was seated on the summit of a mountain, her garment was slightly displaced and the God of wind being enamoured of her beauty assumed a visible form and asked her to yield to his desires. She requested him not to violate her chastity to which he consented, hut he told her that she would conceive a son equal to himself in strength and lustre by virtue of his amorous desire fixed on her and then disappeared. In course of time Anjanâ conceived and brought forth a son who was called Maruti being the son of Marut.

- P. 59. म्लायमान &c.—केसर is here पुनाग which has a beautiful large white flower with a circular tuft of filaments in the centre. This speech of Vid. is connected with his previous speech भी वयस्य किमत्त &c. after uttering which he must have gone after what seemed to him to be a bhurjapatra but which turned out to be a peacock's feather.
- I'. 60. दुरागर्त—Vid. evidently plays upon the word स्वागतं uttered by the king. प्रतिविध्यं—How to remedy or mend the matter: what suitable reply to make? लाज—fr. द् to cut; also लाद्य fr. लुप्. कुम्भीरक—Also कुम्भीतक; fr. कु भूमिः; hence an earthen wall; and भिए or भिल् to break; one who breaks into a house, a robber. ('f. पटचर. बा—A particle indicating a question. स खलु पर० &c.—See v. l. where मन्त्रपत्र probably means 'a state paper, a record of ministerial counsel.' सीभाग्य—Good luck; particularly refers to a man's or woman's getting a good wife or husband. The queen's speech is ironical.

पित्तीपश्चमनः—Vid. wants to account for the king's apparent incoherent conduct by suggesting that he is so acting under the influence of vitiated bile. Sweet things are one of the remedies for calming down excessive bile. The remedy suggested is in keeping with the Vidu'shaka's fondness for a good dinner. The student should remember that it is near mid-day when the queen appears on the scene—a time when a bilious attack generally occurs; cf. मध्याह्र च तथाधरात्रिसमये पित्तमकोपो भवेत्।

P. 61. হামন &c.—A sarcastic remark again. आयासिन পিহাখৌপি &c.—'This refers to a method of exorcising a ghost that has taken possession of a person. A quantity of cooked rice mixed with yellow or reddish powder is offered to it with prayer and the ghost is then supposed to leave its victim. ব্যান্থ &c.

—Because Vidu'shaka's speech indirectly admitted that the king was guilty. चलात्—Forcibly. Mark the force of the word. The king does not admit that his conduct was strange in any way but sticks to his first plea that he was looking for something else. रम्भोर—For the Voc. ending see com. च if. दास:—The king calls himself a servant here to please the queen; but as a voluptuary he believes women to have a sort of mastery over their husbands. Cf. IV. 12. where he says ममुता रमणेषु चोषितां &c. The word dása is as old as the Aryan invasions of India recorded in the Veda. See infra note on dasyn p. 120.

P. 62. मा खन् &c.—The queen says that she is not so lighthearted as not to know the insincerity of his professions and that she is justified in disregarding his supplication. But, as Mr. Pandit remarks. 'True to her character as a Hindu wife, she fears that her hauteur exhibited in spurning his prostration will cause her to regret her conduct. She means that whatever his fault, she ought not to fall short of her ideal of a good wife. And we find in the next Act that the queen does repent. The poet's object here is to exhibit this trait of a Hindu wife.' Cf. Kanva's advice to his daughter. महिन्यक्तान् ए. रे. does not properly form the antithesis required by किंतु. प्राकृतन्ती—which is both turbid and rapid. अपस्ता—Has a double application. इदं—viz. that the queen has gone unpacified.

रस—Mark the double meaning of this as also of राग. रस-(1) love (2) water. राग:—(1) affection; (2) redness of colour. तिहरां-scil. रसिवदां; cf. उपचारविधिर्मनस्विनीनां न तु पूर्वाप्यधिकोपि भावश्चन्यः। Mál. III. 3.

P. 63. अक्षिदुः खित:—Rang, thinks this should rather be द्वः खिताक्षः । मा मैचं—This speech of the king shows that he is a Dakshina Nayaka. कि रवह &c.—The king hopes that the queen, in as much as she has slighted his prostration, will repent and herself seek reconciliation virtually giving her consent to his marriage with Urvas'î and wishes to hold out. धीरता—refers to the king's words धेर्यमवलंबिड्ये.

কণিকাৰ—This is supposed to be what is called in Maráthi Pángárá which has blood-red flowers in spring with all its green leaves dropped away. মুকুলাৰ—Symmetry would require this to be in the singular number.

## ACT III.

P. 64. स्वमासनं &c.—Mark the grammatical construction. Here बह cau. is treated like a root governing two Accusatives, though it is dot directly mentioned in the karika दुह्यान् &c.; see com; f. बहित्यज्योण्यन्तयोदिकमंकरनं नित्यमित्यनुसंघेषं Malli. on Rag. XV. 88.

When the sage Bharata had to go to Indra's palace he took with him his pupil Pallava who had to carry his Guru's seat. Rshis took their seats with them wherever they went. If they had pupils one of them carried it in his hands. Pallava had thus an opportunity to witness the play that was enacted before the celestial assembly. Hence it is that Galava asks Pallava about the success of the performance.

P. 65. अग्निहारण o-Every A'ryan householder is enjoined by his religion to maintain the sacred fire in his house, strictly protected from pollution. The daily and other ordinary sacrifices were offered into this sacred fire. A separate room was therefore consecrated to this holy fire which was to be kept burning day and night, to avoid defilement. The Fire sanctuary therefore, had to be watched, for which purpose Gálava was appointed by the sage. सर्। प्रयागण-It appears that the management of the play was in the hands of the sage Bharata who, therefore, had to give instructions to the actors and look to every thing connected with the play. आराधिता &c.—He knows that it was not आराधिता owing to the unpleasant turn the events took on account of the curse of the sage &c.: but he does not pronounce his definite judgment upon his Guru's performance. लक्ष्मीस्वयंबर-when Lakshmi appeared out of the milky ocean that was being churned for Amrta, the gods and the demons both wished to have her. Thereupon Indra, seeing the obstacle to future churning, proposed that the churning should be carried on till the appearance of Amrta and then Lakshmî, be disposed of by Swayamvara. In the swayamvara Lakshmî, being helped by her friend Varuni, the goddess of Sura produced from the churned ocean at about the same time with Lakshmi, chose Vishnu. The practice of swayamvara or the election of her husband by a bride was much in vogue among the Kshatriyas and especially kings in ancient times. When the intended marriage of a princess was announced the various suitors assembled at the house of her father and she made her choice by throwing a garland round the neck of one of them.

The reading in the ft. note (no. 2.) is altogether wrong as it attributes जन्मादिता to Urvas'i throughout the play which was not the case at all. The reading कथमाराधिता मनत is also faulty as it is inconsistent with what follows. कथं would also require दि instead of पुन: in the subsequent speech.

आम—expresses 'recollection' here. बारजी—so called because 'loved by Varuna.' लोकपालाः—The eight guardians of the world; see com.; cf. however Wilson.\*

P. 66. पुरुषात्तम—पुरुषपु उत्तमः Loc. Tat.; Malli, on Rag. III. 49 who remarks न निर्धारण इति षष्टीसमासनिषेधात् । कर्मधारये तु 'सन्महत्पर-मोत्क्ष्टाः पुरुपमानैः' इति उत्तमपुरुष इति स्यात् । But the author of the Tatvabodhini takes objection even to this and says that this must be taken as a Nityasamâsa having no स्वपद्निग्रह. See our note on she word, Rag. III. 49.

भावितव्यता • A remark suggested by the words निर्गता वाणी which makes 'speech' the agent of the act. The limbs act under

\* The Lokapâlas or guardians of the world are more properly those divinities who were appointed by Brahmâ upon the creation of the world to act as rulers over the different kinds of created things. The following is the list as given in the Mahâbhârata, the Harivamsa portion.

Indra, sovereign of the three Lokas, or earth and the regions above and below. Soma—of sacrifices, ascetic rites, the lunar and solar asterisms, Bràhmaṇas, and healing herbs. Daksha—of the Prajāpatis, the patriarchs or first-created, and progenitors of mankind. Varuṇa—of the waters. Vaiswāṇara—of the Pitris or manes. Vâyu—of the Gandhareas, of unembodied element, of time and sound. Mahādeva of the Mātris, of the spirits of ill, of kine, of portents and planets, of infirmities and diseases, and of ghosts. Vais ravana—of the Yakchas, Rākshasas, Guhyakas, of wealth and of all precious gems. Sesha—of the entire serpent race. Vasuki—of the Nagas or ophite tribes of Pātala. Takshaka, younger brother of the Adityas—of snakes. Parjanya—of oceans, clouds, and rain. Chitraratha—of the Gandharvas. Kāmadeva—of the Apsurases. Nandi, the bull of Siva—of all quadrupeds, Hiraṇyāksha and Hiraṇyakasipu—of the Daityas. Viprachitti—of the Danavas, Mahākāla—of the Ganas or Siva's attendants. Vritra—of the children of Anāyusha, the wife of Twashtri. Rāhu the son of Sinhikā'—of evil portents and prodigies. Samvatsara—of the divisions of time, from the twinkling of an eye to the period of an age. Supaṇa—of birds of prey. Garuda—of the winged race. Aruṇa—the brother of Garuda—was made by Indra ruler in the East. Yama, the son of Aditya—in the South. The son of Kāsyapa, Amburāja—in the West. Pingala, the son of Pulastya—in the North.

the influence of what is to happen. He means that it was fated that Urvas'î should suffer degradation and hence her slip. न खलु—Here खु is used (जिज्ञासायां) in the sense of inquiry (indicating eagerness to know the result). Was he not angry &c.? सा खल-Here खल is निश्वये. She was certainly &c. न ते विच्यं &c.—Here we need not wonder how the sage could punish a mere slip of the tongue with so heavy a punishment. For a theatre is something different from the quiet study-room of the critic. रणसहायस्य-Cf. भवाश्व सांयुगीनः सहायो नः p. 135; and supra. p. 12. उपस्थितसंपरायः &c. उपतिष्ठस्य—स्था with उप in the sense of forming a union (संगतिकरण) is atm. by the Vart. उपाहेवप्रजासंगतिकरणभित्रकरणपाथिष्विति वाच्यम्. संतान-संतन्यंत that which is extended ( संतन् + धन् i.e. अ.) Cf. अपस्य; or संतनोति कलं fr. संतर - ण: (अ) Vart. on Pan. III. 1. 140. प्रवास्तर -पुरुष a person or individual and अन्तर-the heart, inmost secret. Here yet refers to Urvas'î being used like the English 'man.' Or get may refer to Pururavas—Who knew what sort of man Pur, was on whom Ur, had fixed her affection,

P. 67. अपराद्धा—is pass here. This implies a slight personification of अभिषेक्वेला. This conversation between the two pupils of Bharata is intended to prepare the audience to properly understand the events to be represented hereafter.

विष्क्रम्भक:—fr. विष्कृम् to bind firmly together. Vishkambhaka is an interlude between the Acts of a drama which shows in a few words the connection between the parts of the story past and future and which is expressed through the conversation of characters other than the chief ones. It is S'uddha or pure when introduced by one or more minor characters and Mis'ra or mixed when expressed by characters minor as well as low. The present Vis. mixed as it is conducted by a madhyama patra and by a low one speaking prákrita; वृत्तविष्यमाणानां कथांशानां निदशंक: । संक्षिपार्थन्तु विष्कृभा मध्यपात्रपयोजितः । एकानेकळतः शुद्धः संकृणिं निचमध्यमैः ॥

कञ्चली—or chamberlain (so called probably from the Kanchuka or the long thin robe he wore) is a respectable attendant of the harem. He is represented as an old man, a Brahmana, endowed with many good qualities such as truthfulness &c. and a clever man of business. He is particularly chosen to fill this office on account of his old age which renders him above passion.

कल्ये-fr. कल् to impel, to urge to energetic action; कल्प free from sickness, healthy, youthful, कल्याण is derived from this

लब्धुं—V. l. भोक्तुं. This would make अर्थान् mean 'pleasures,' which meaning is quite inappropriate. सार्यन्ती वरिंगं— साध्यन्ती पतिष्ठां v. l. bringing about the fixity of our position (old age being the first qualification in the case of a Kanch.). This reading is not good as it does not bring out the intended meaning. The Kanchuki by referring to the ravages which old age daily makes upon the human body wants to point out the necessity of rest in old age.

सेवाकारा &c.—सेवाक्ष्या of the form of service; is bound up in service. The Kanch, contrasts his own old age which he has to spend in service with the happy old age of those who can enjoy rest in it. For परिपाति means old age ef. Sis. IX. 3. Or कारा may mean prison. Service is itself the prison. Old age is as it were bound in the fetters of service. The Kanch, means that in old age the body gets weakened and is quite unable to undergo physical labour, which, however, is forced upon it in the case of men of his class. The body, consequently, instead of getting rest it so much requires, has to work during its weakened state as if held in thraldom by Sevá. स्तिष्ठ — having to guard women he has not a moment's respite.

The entrance of the Kanchuki is generally marked in Sanskrt plays by his thoughtful observations on old age and his own decrepitude and the serene dignity which age imparts to his mien adds to the impression he makes on the audience.

P. 68. सनियमया—'observing the rules.' Every Vrata has its rules such as fasting altogether or during a particular portion of the day, bathing more than once, wearing particular kinds of garments &c. त्रतः—This, in all probability, is the संकष्टचतु-र्शावत, the fruit of which was पियानुमसादन.

मानः—इंड्यांस्रतःकोषः। इत्तान्नः-The general aspect of things, बृत्तः अन्तो यस्य. उरक्षीणं—carved or sculptured out, धृषै:—The smoke of incense. The pl. shows that the incense was burnt in different places and the fumes were coming out through several latticed windows. धृमै: would have been simpler, ब्राभः—the sloping roof of a house; here 'eaves'. This word according to Mr. Pandit is the origin of the Maráthî प्रती. संदिग्धपारावसाः—पारावत is the ash-coloured wild pigeon. As the curls of smoke issued forth from the windows it was very difficult for the beholder to distinguish between them and the pigeons sitting underneath the caves. They were mistaken for each other. Mark the

meaning of संदिह; it properly means to besmear or anoint a thing so well as to conceal its proper appearance; hence to produce on one thing the appearance of another. The use of the word indicates the presence of the pigeons there.

आचारप्रयत:-clean owing to their having performed the customary acts, such as washing the hands and feet, cleaning the face, putting on fresh clothes &c. Such acts induce bodily purity which is enjoined for all religious performances ( cf. Rag. I. 35, 90.) Lamps must be lighted after purifying the body as they are sacred objects. Rang. says आचार प्रयत: व्यापत: 'engaged in'; but this sense of प्यत is rather unusual सपुष्पञ्चलिष्-Here ब्राट may simply mean 'offerings'. The places where the auspicious lights were placed were decked with garlands of flowers. Or better still hali may mean worship performed with flowers and other materials of adoration. Cf. अवित्वलिष्णा &c. Kum, I. 60. अविचतानि बल्लिकमंपर्याप्तानि कसमानि S'ak. IV. appears that it was a common practice-which obtains in rare instances now, or on special occasions-in those days to worship first the places where the lights were to be placed. The places as occupied by the evening auspicious lamps were considered holy and the homage of worship was paid them in the shape of flowers, rice &c. They were also probably decked with rangoli decorations. स्थानेषु—The places where light is necessary, and where lamps are generally placed, are the sanctum sancterum of the household deities, the principal hall, the verandas, and other frequented rooms.

सन्ध्यामङ्गल-The evening lamps, as dispellers of darkness and the fears attending it, are naturally considered auspicious. Their being punctually at the evening twilight is supposed to induce Lakshmi to enter the houses which are thus lighted and prosperity follows her foot-steps. These lamps are saluted as holy objects and worshipped like other deities. गुद्धान्तवृद्धाननः—The old matrons of the house and not the old servant-maids of the inner apartments; this latter meaning is precluded by the epithet आवारपयतः. The matronly kinswomen of the king would personally do the work of placing the lamps. गुद्धान्त-शुद्धः अन्तः प्रयादि । कि free from pollution all round; forms the apartments exclusively assigned to the women of the family. The idea of a harem is different; it contains the wives of a man. But the S'uddhânta is occupied by the mother, sisters, aunts &c. of the householder. Pururavas has only one wife. जन: conveys a plural idea gene-

rally when at the end of compound. Cf. सर्वाजन: p. 17. मृग्रावे: सममेचितो जन: S'ak. II. 18. शुद्धान्तवृद्धोजन: v. l. is decidedly inferior. The work of placing lamps was generally done by the women in ancient times while ्वृद्धोजन: will include males; but which are the males that can place the lamps? Not certainly the eunuchs, mutes &c; the only aged attendant of the S'uddhânta is the Kanchuki, but he is never known to perform this office.

- P. 69. परिजन—shows that there was darkness in the earlier part of the night गिरिय-shows the hugeness of the king's body. He was not spare built, but stout and stalworth, such as Dilipa was. Cf. Rag. 1. 13. गतिमान—This epithet is necessary to explain the comparison. A mountain is steady while the king who was coming out was in motion. If therefore a walking mountain can be imagined the king can be compared to it. But the mountain cannot walk in its present condition divested as it is of its primeval wings. The poet, therefore, uses the expression अवस्तिवान. Mountains once possessed wings which were subsequently clipped off by Indra. See our note on Rag. 1. 68, III.
- 42. If a winged mountain is therefore thought of it can be supposed to move and then would resemble the walking king. The idea is rather extravagant. Nárada is similarly compared further on to a tree in motion. See V. 19. ANTE &c.—The female torch-bearers are here compared to the Karnikára trees which are tall and bear flowers on them. The female attendants were also of high stature and had in their hands torches which shone like flowers on the Karnikára trees. A thin, straight and tall form in the case of women is highly admired by Sanskrt poets and compared to a Yashti or stick.

कार्य—the business of state (which had the temporary effect of drowning his uneasiness). अविनोद्द —In the night the king being unengaged his uneasiness will return and in that state the hours of night will appear to him more than usually long. For the idea cf. एषापि पियण विना गमयति रजनी विषाद्दीर्घतराम् 8'ak. IV. 15. सञ्यापारामहनि न तथा पीडयेद्विषयोगः। शङ्के रात्री गुस्तरशुचे निर्विनोदो सखी ते॥ Meg. II. The opposite would be the effect when the two lovers are together; cf. III. 22; also अविदित्तगतयामा रात्रिरेव व्यरंसीत Utt. I. 27.

सुदर्शनः &c.—whence a good view of the moon can be commended. रोहिणीसंयोग:—Rohiņi is a lunar asterism of that name (the Hyades) figured by a cart and containing five stars. It

is so called from the reddish appearance of the principal star Tauri aldebaran; राहिणी, also राहिता being the fem. of राहित red. by Pan. IV. 1.39. As personified Robini is one of the daughters of Daksha and the most favourite spouse of the Moon. Cf. उपरागन्ते शशिनः समुपगता रोहिणी योगम् S'ák. VII. 22. वयस्य &c.—The king is in doubt as to the nature of the vow and the real motive of the queen in inviting him to the terrace. He however, has a vague suspicion that his expectations might be realised (see p. 63. प्राणिपातल हुनात &c.)

P. 70. अवधूत &c.-when their proud wives are angry with them the husbands go the length of appeasing their wrath by even prostrations before them. Puru'ravas had resort to a similar means of appeasing his queen (p. 62.) Dushyanta falls at S'akuntala's feet though for a different purpose. S'ak. VII p. 201. But proud women slight such marks of contrition in the excitement of anger for which in their cooler moments they feel stung with remorse. निमते:—'Secretly.' We are tempted to take this as an Adv. on the analogy of शन:, नीचै:, उच्चै: &c. नियतं would have been grammatically less objectionable, but there is no Ms. authority for it. It may also be taken as an adj. qualifying अत्नचे:, but then the sl. would lose its force considerably. The conciliatory attitude of the wife, no doubt, shows itself in the end. The wife feels remorse; but she is always loath to show it. She is unwilling openly to admit her mistake. The reason of this is furnished by the epithet. मनस्थिन्य:-(प्रशस्तं मन आसां विद्यत) 'self respecting, proud.'-Such women cannot tolerate their husband's flirtations. They jealously guard their female rights. The variant noticed in the com, is not supported by good Mss.: besides अनुत्रायै: is meaningless, as remorse on the part of the husband is not the point of the context. Mr. Vaidya substitutes अनुश्ये: for निभूते: but the context does not justify this either For not only there is no अनुनयविविधल but on the contrary the king has already said that he would not himself move in the matter.

गंगातरंगo—समाना श्रीयंस्य स सश्रीकः गंगातरंगाणां सञ्जीकः। Tarangas (ripples) are waves that slowly rise and fall. So this shows that the steps were built of white shining marble and their slope was gentle, यथा—gives the reason. Just as the approach of the sun is heralded by Aruna (S'ák, IV. 1.) so the arrival of the moon is proclaimed by her spreading lustre which removes the darkness of the east.

द्रामित:-The upward spreading rays of the moon just about to rise drove away the darkness from the east to a considerable distance beyond the palace westward. This darkness the king compares to the dishevelled hair flowing about the face of a woman. This reading we prefer to दूरतरं as the light was not yet so strong as to justify the use of the comparative which indicates excess. The East is here compared to a young woman, who, during the absence of her lord in a distant place, keeps her hair uncombed and untied, which consequently hangs loose on her back and the woman is a picture of sadness and dejection. At the approach of her lord she combs her hair and trims it into a braid and the face resumes its usual beauty and attractiveness, thus pleasing the beholder; the East likewise at the approach of her lord binds up her hair in the form of darkness and greets him with a joyful face; she has thus her back towards the king who, therefore, says अलकसंयमनात and not पसादात. The moon is implied to be the husband of the East. हरिवाहनदिक-The direction presided over by Indra, the East. Indra is called Hari-Vâhana because his horses ( sometimes spoken of as two, at others as more—see Rg. 1. 16, 1; 101, 10; 16, 4; &c.) are named Haris. See com. and Rag. III. 43.

P. 71. खण्डमोदक-A ball of sugar cut off at one side. cannot be the full moon as is plain from the foregone description of the first part of the night (निशानिदालसा बहिंण: &c. ) The Vid. has his upon a comparison of his own liking. He is a well known votary of gormandism. Cf. कि मोदकखिण्डकायां S'ak. II. 48. Sweet balls or ládus are his every day pastime; and any thing therefore that is round appears to him to be like his favourite article. In the present instance, however, by modoka we are to understand a mere round lump of sugar, as other ladus cannot be so white as to appear like the moon. राजा दिजातीनां—The moon is said to be the king of the twice-born, for which see the quotation from the Hv. in the com. The royalty of the moon over the dwijas (the first three orders ) may be perhaps due to his mistaken identification with the plant Soma, so well known in the Vedas. See Rgveda VIII. 79. 8. X. 109. 2; in I. 91. 5, we have ल सोम असि सत्पतिः त्वं राजा उत बचहा। See our note on Rag. II. 73. For हिल cf. 'मात्ररमधिजननं हितीयं मौि अबन्धनात्' Manu II. 169.

औदरिक—उदरमेव देवता यस्य ; उदरे एव मसितः। fr. उदर + उकः; a glutton, विषय:—province, sphere or element; even his similes and

metaphors are drawn from it. क्षपा—क्षपयति चेष्टां (active work or business); fr. क्षि cau. + अजु.

रविमावसने &c.-वस with आ governs the Acc. On the Amàvásyá ( SHI together or in the same house-SHI means 'a house' in the Veda-वसतः चन्द्राकी अस्यां ) or new-moon-day the sun and the moon are together or in conjunction i. e. they rise and set together. This phenomenon is poetically described by saying that the moon enters the sun. Certain rites, as enjoined by the Vedas, are to be performed on the Amávásyá day which would not take place if they, the sun and the moon, would not thus be together: and the pious would be in danger of losing religious merit. The moon realises this predicament of religious people and out of kindness for them enters the body of the sun. सभया तपंयते-The moon's body is supposed to be nectareous. For the notion expressed here see com. All this talk about the nectar in the body of the moon being drunk by the gods and the manes of the departed ancestors in turn may be due to the identification of the moon with Soma (beverage). Or it might have been a poetical way, afterwards woven into a systematic story, of explaining away the phenomenon of the waning of the moon. Cf. Rag. V. 16, and our note thereon. मुच्छतां—fr. 'मूर्च्य to wax strong' to prevail or grow dense. Its use in the first sense is very common in Kâlidása's works. Cf. S'ak. V. 18; Rag. II. 34. &c. हरचढा-When S'iva drank the deadly poision, Haláhala. he felt a burning fire inflame his body and he was forced to adopt several means to cool it. Among others he bore the moon on his forehead.

उपातिष्ठते—'he prays' in which sense स्था with उप is A'tm. उत्तिष्ठात v. l. is against the context.

P. 72. ब्राह्मण्य-A Brâhmaṇa being a worthy vehicle of divine message. पिसामह:—fr. पितृ+आमह irregularly formed by Páṇ. IV. 2. 36. किं &c.—This is a device to withdraw the girls from the scene where they are no longer required. पोनस्करय—mark the transition of meaning; it properly means repetition; and since what is repeated is without interest and useless, it means superfluity. ताह्या—as actually expressed in her letter (p. 49). आशाबन्धेन &c.—cf. सर्वोपि पत्याशया धार्यते Kåd.; गुर्वाप विरहदु:खमाशा-बन्धः साहयति S'ák. IV. 16. बळवान् &c.—The king means that although his physical depression is palpably seen it cannot adequately indicate his mental torment.

P. 73. संकट—hemmed in, impeded; see com. Cf. 'रंबा द्रश्यस्युपल्लिको विन्ध्यपादे विशीणीम्' Meg. I. परिहीयमाणेः &c.—The king does not look cast down and depressed in spirits which is a natural consequence of drooping limbs. On the contrary his drooping condition adds beauty to his appearance; he looks lively and graceful. This inconsistency is a proof that reunion with his beloved is not far distant. 'This refers to an idea,' remarks Mr. Pandit 'that unexpected cheerfulness is a precursor of approaching good luck.'

भवानिय—Vidú.'s words are as hope-inspiring as the pulsations of the right arm. दक्षिण:—There may be a pun on the word which may apply to Vid. and mean 'conrteous, clever'; see Mál. II. The twitching of the right arm or shoulder in the case of men is a good omen and augurs the obtainment of something desirable especially union with a beloved person. Cf. आभमतफल शंसी चार पुरसोर बाइ: Bhatti. I. 27. and our note ad. loc; and Rag. XII. 90. The opposite is the case with women. Com. also 'संस सदा दक्षिणदेहमागे ह्याणां तु वामावयवे प्रचात:। स्पदः फलानि पदिशस्य कर्य निहन्त्यनुक्तांगविषययेण' ॥ Vasantarájiya, as quoted by Hem. on Rag. XIV. 49. Here we have one limb of Sandhi called Anumána 'an inference' pointing to the acquisition of Urvas'î. The poet has made use of this auspicious presentiment to prepare the audience for the sudden arrival of Urvas'î on the stage. Cf. the king's speech at II. 9. (p. 41).

अन्यया—other than true i.e. false, अन्यया is used in this sense in न खलु अन्यथा &c. p. 57. Immediately after the Vidúshakás hope-inspiring words the king feels auspicious signs which embolden the former to confidently assert that his words are bound to come true as he is a Brâhmaṇa. The infallibility of a Brâhmaṇa's words is hinted at here, प्रयाद्या—hope, expectation.

ततः प्रविश्वति &c.—This is a different scene and has nothing to do with all that precedes. Urvas'i starts at the hour of dusk as will appear subsequently. अभिसारिका—a woman who meets her lover at a rendezvous; see the com. here and at p. 42. Vasantasená similarly goes to meet her lover. अभिसा॰ may be a wanton married woman or a courtesan as in this case. अल्याभरण — मुकामरण v. l. for which see com. and Ranganatha's remark. Abhisárikás will dispense with such ornaments as will produce lustre. They desire to walk out clad in dark vestments.

- I'. 74. वारियभव:—treasury of words, command of language. विद्यानितं—'transferred'—indicates its whiteness and great size. मनार्थल एक निर्माश lit. the car of the mind; hence, a desire as it takes the mind from one object to another. This speech is intended as a pun Chitra, wishes to vex her friend a little by means of jokes. So she uses an expression which apparently means—The king is enjoying the company of his beloved (other than Urv.) obtained according to his best wishes; but if rightly interpreted it would give her real meaning which is—he is enjoying his beloved's (Urvas'i's) company whom he has pictured to his mind (obtained by his imagination.)
- P. 75. सुर्धे—Simple girl. अन्या चिंता—An other thought scil. the beloved whose company he is enjoying is other than yourself. साच्छासं—heaving a sigh of relief. संदिग्धे—My ungenerous or simple heart entertains a doubt (woman's uncharitable heart is stupid enough to doubt the fidelity of her lover). Urv. here blames herself for having entertained unworthy thoughts about the king. Or, my heart is not clever enough to penetrate a speech of doubtful import; see trans. and com.

राजन्या—Mark the propriety of the word, रजन्त्यनुरागिणो भवन्ति लोका अस्मिन. आनिभिन्नार्थेन—Because the king does not explicitly refer to the woman with whom he intends to pass the night. अन्तरिते scil. by means of their तिरस्करिणी. स्वेर—mark the Sandhi (स्व + ईर).

P. 76. সন্তব্দাসন্থ—not to be approached; hence not to be remedied. সানত্ব—fr. নহন্ with সা to coagulate, or নক্ to live in distress + স ( ঘল্). It properly means bodily distress; and secondly, that which causes such distress, mental disquietude. See notes on Rag. I. 63. S'ak. p. 72.

प्रस्यम—पतिनवमप्रमस्य fresh. The cooling appliances mentioned here are usually employed by love-sick persons on such occasions. सर्वोङ्गीण-सर्वांगं व्यामोतीति. fr. सर्वोङ्ग + ख (ईन) which is added to पश्चिन, अंग, कर्म &c. when preceded by सर्व (सर्वपथीन &c.). व्यष्टि—meaning a necklace occurs in Kum. V. 8. विलोलयप्टिपविलुप्तचन्दनम्) and Rag. XIII. 54. ( मुक्तामयी यष्टिरिवाहविद्धा ).

इदानीं-Now that all doubts are dispelled by the king's definitely referring to her in the words सा दिन्या. हृद्य-Because it was her love-bound heart which forced her inspite of herself to seek

the king. शिवरिणी—A dainty prepared from curds mixed with sugar, spices &c.; see com. Mark the Vidúshaka's speech and compare it with सर्वत्र &c. p. 71. हरिणीमांस॰—v. l. we reject this unhesitatingly; for the Vid. is never described as fond of flesh, but is a lover of sweet things alone. Some might quote S'ak. II. 'श्रूप्यांसभूषिष्ठ आहारः भुज्यते' in support of this. But there, we must remember, the Vid. is describing the daily course of action of the whole party, and does not particularly refer to himself. He uses the passive construction, and says 'food consisting for the most part &c.' (अपिष्ठ: and not अप्रश्) is eaten by the party and not necessarily by him; he does not say अस्माभि: Both Rang, and Kâtayavema read as in the text.

P. 77. एवं मन्ये—These words really bear connection with what he says in sl. 11. Chitra. probably connects them with the previous speech of Vid. and remarks to Urv. शुणु &c. अयं सस्या:—see p. 19.

सहसा—adv. (properly Inst. of सहस force, violence) hastily, at once. अग्रतीय सम &c.—An instance of the Gen. absolute, showing disregard or contempt. उदासीन—lit. one sitting erect (and not looking at the person approaching), hence indifferent. Urvas'i appears before the king but forgets to take off her veil of magic and makes the remark. It shows the agitated state of mind. Mark the poet's skill in keeping off Urvas'i from the king's view.

P. 78. अविद्वा—an interjection calling attention to something suddenly happening. बार्चयम:—वार्च यच्छति इति. बार्च becomes बार्च when followed by यम and the idea of 'observance of a vow is expressed'; Pân. VI. 3. 69.; otherwise बाग्यम:. Here the king too is to observe silence for some purpose. canalit—outward features, particularly the expression of the face as giving a clue to one's inward thoughts are mental disposition. See Malli. on Rag. 1. 20. इला किम्म &c.—This fear of Urv. at the approach of the queen shows her संग्रम; see com. स्गलाञ्चल:—स्गोलाञ्चलमस्य:—also called स्गलस्मन, स्गाङ्क &c.—The spot on the moon is poetically supposed to be a deer. Cf. अकाथिरोपितस्गबन्दमा स्गलाञ्चल: प्रांतिस्था अन्द्रमा स्गलाञ्चल: प्रांतिस्था अन्द्रमा स्गलाञ्चल: प्रांतिस्था अन्द्रमा स्थाना उद्धन: S'is. II. 53. For another supposition cf. Rag. XIV. 40.

स्वस्तिवाचमं—see note on that word at p. 49. विशेषरमणीव:—more beautiful.

P. 79. अवत:—goes with प्रणिपातलंघनं. व्यपदेशे—pretext: fr.

च्यपदिश् to direct wrongly; hence to name falsely; cf. 'मित्रं च मां व्यपदिशस्यपरं च यासि.' Mrch. IV. 9. In the S'âk. the word occurs in the sense of 'a family'; V. 21. ग्रुभक्शेना—charming to view i. e. well pleased and in good humour. The explanation of this cheerfulness is either of the two in the view of the Vid.

বিবায়না—A white garment is sometimes worn on such occasions by females. মহলমারc—Married ladies in their saubhágya condition must needs put on certain ornaments and decorations which the most poor cannot dispense with, as an auspicious token of their good fortune. The chief of them are the mangalasútra (a string of glass-beads mixed with gold ones), the Kumkuma (saffron powder) mark, the nose-ring, bracelets &c. पवित्रवाद्धर &c.—It appears that the fine blades of the Dúrvâ grass, which to the present day are held sacred by all true Hindus, were worn in their hair by women when observing a vow. The practice is not so common now. It is probable from the mention of Du'rvá which is sacred to Gaṇapatî that that deity was worshipped previously. The queen really desired to give up her anger but she does so under the pretext of the vow that she may not appear fickle-minded or weak in her indignation.

उडिहातगर्व — This qualifies ब्युषा. A person, during the performance of a vrata, or rather any religious observance, must be free from to the spiritual enemies of mankind, such as काम, कोष, मद &c. But as the बृत्ति does not belong to the body but to the Ego the poet should have rather written ्व्या omitting व्युषा altogether. As it is ब्राम्त must be taken to mean outward deportment or appearance. वयुषा इव. v. l.—इव goes with प्रस्ता. Looks like one pleased or as if pleased. This reading suggests a doubt which goes against the king's previous speech तथापि &c. We therefore prefer एव, by her very bodily appearance.'

देश सब्देन—Mark the etymological meaning of देशी 'the resplendent one' and compare it with ओजस्पता. Urv. means that Aus'inari deserves to be called Devi; her personal splendour marks her out as highly worthy of this highest honour. परिशयते—हा with परि in the Pass. means 'to be wanting in' or 'to be inferior to,' as here. Cf. 'न पतिच्छंदास्परिहायते मधुरता' Mål. II.

P. 80. श्रुहतेश्वपरापः &c,—There is a concealed sarcasm in these words. She knows that the king is constantly thinking of Urvas'î. द्वा &c.—The Vidushaka's remark is intended to

give a different colouring to the matter. धियानुप्रसादनम्—अनु indicates offence previously given. The term अनुप्रसादन is generally used with respect to a woman trying to please her husband or lover after giving him offence, while अनुनयन (see p. 62) is applied to a man acting similarly towards his wife or love, though the terms are frequently interchanged. Cf. 'आन्येनमनुनीय रूथं वा विभियाणि जनयन्त्रनेयः' Kir. IX. 39. अपसन्ना देवी p. 62 &c.; Or 'better still' remarks Mr. Pandit; 'अनुप्रसादन is conciliating the husband after she is herself reconciled, showing that she is not only no longer angry but that she is anxious to conciliate him.'

मृणालकोमल—implies extreme tenderness. ग्लप्यास—cause to emaciate; cf. Kum. V. 29. It is the caus. of ग्ले to faint and is appropriate here. उत्सक:—adds intensity to the ákánkshá..

P. 81. बहुमान:—simply 'respect, regard.' अन्यसंक्रान्त &c.— Urvas'i's remark that the king has great regard for his queen shows the fear of her heart that she may fail to secure his permanent love. Chitra, tries to set her mind at ease on this point.

नागरिक-lit. a townsman; hence one polite or courteous, paying attention to ladies; so it means. 'amorous persons, gallants.' न युक्तं सुभाषितं &c.—For the auspicious words referred to here see com. Vid. wishes to please the queen and so asks the king not to go against her wishes. He is also afraid lest the speech of the king that he is already pleased (sl. 13.) might induce the queen to give up the completion of the vow which would mean loss of sweetmeats to him.

P. 82. ज्ञान-m. n.-(शरं cream, curds &c. अन्ति holds) a shallow dish, an earthen vessel तन उपनास:-Here the Vid. refers to a fast; but there is nothing in the previous portion which suggests that the queen was observing a fast. The Vid. probably relies upon the fact that the observance of a vow is generally accompanied by a fast. Whether the queen's vow was coincident with the Sankashta Vrata is not quite clear, but the worship of the moon, the mention of Durvâ, and the description of the forepart of the night show that the time was the Sankashta chaturthi. We know that on this day fast is observed which is broken in the night after moon-rise. The gift of Modakas leads to the same inference. Rang. reads एत्यून instead of उपनास: which obviates the difficulty.

वर्तितव्यं-Here the pot, p. shows futurity with certainty. किपर-

Urv. is unable to mark the real point of the queen's speech, either she may be sincere in her speech or she may be sarcastic. ्यिश्रं—suggests the absence of foul doubts. Cf. जाता ममायं विश्वाद: प्रकाम &c. S'ak. IV. 22.

P. 83. छिन्नहस्त:—Baffled in his efforts to catch . हस्त means by Lakshaná 'skill.' The dejected fisherman, unable to catch the fish once lost, makes virtue of the necessity and says that he has spared the life of the fish and thus takes religious credit to himself. Similarly the queen being unable to divert the king from his strong love for Urv. gives her consent to what the king might do ताहन:—Thus given away i. e. allowed to love another woman; or better still, see com. धीवर—द्धाति मत्स्यान् fr. धा + वर U. III. 1; (more probably fr. धी intellect, one distinguished by skill in catching fish); a fisherman.

तथा scil.—loving another woman. हि—surely (अवधारणें) भीरexplains why she has the S'anká so readily. भव वा &c. This
speech would show that though Aus'inari is really reconciled,
and wishes to make amends for what she considered as her
fault, viz. her having contemptuously treated the prostration of
the king, she has sufficient self-respect not to stay long where
she was not much welcome. Though she herself was reconciled,
she knew the king had not given up his pursuit of the intrigue
after Urvas'î, and it would not have been proper even for her
as a Hindu lady to do more than what she did after telling the
king that he was free to make love to Urvas'î. The passive
and perhaps somewhat reproachful consent given by her to the
king's making love to Urvas'î is regarded by the author as
sufficient to satisfy the king's conscience and justify the rest of
his proceedings.

P. 84. সাল্বিন্তুই: &c.—The queen means that she has never broken the conditions of vows she had to observe. Her staying there any longer would be the violation of the rules, and the king would therefore do well not to ask her to remain there longer.

प्रियकलमः &c.—Urvas'í shows here again her despair (cf. her speech at p. 81.); since the king loves his queen strongly he may not requite her love. This speech shows her timidity and at the same time the constancy of her love for the king. कि—may also be taken as a pron. 'what, is it that you are going to

withdraw? APPATH—These two particles when combined express a wishful supposition 'would that'. These words of the king are connected with what he says in the following sl. Urv., however, without waiting to hear the subsequent part of the speech completes it in her own manner by saying AM &c. expressing her wish (see Rang. quoted in the com.) that her desire may be obtained.

कान्ता—The loved one. The word is necessary here. It dispels all doubt from Urvas'i's heart, कान्त. v. l. is inappropriate as we do not speak of a sound being कान्त. हमर्थ-n. हराति मन:; a mansion or palacial building. See com. साध्यस—Mental agitation. It is a combination of fear mingled with modesty. चतुरया सख्या &c.—Chitra. is here to do the work of a diti who is रिथकथाचतुरा; cf. 'सर्वात्मना रतिकथा चतुरेव दृती गंगा शरकयित सिन्धुपतिं मसजाम् ' Mud. III. 9. बलात्-Force is necessary as she is मन्दायमाना; cf. Rat I.2.

P. 85. हला &o.—Rang. puts this speech into the mouth of Chitra. which is perhaps in better keeping with Urv.'s usual modesty. पृष्ठतो गत्वा &c.—Here we are to suppose that they take off their tiraskarini. वरोहः—ऊर preceded by बाम and such other words takes ऊ in the fem.

अक &c.—This statement of Urvas'i alone being able to please him is corroborated by a particular illustrative statement in the next line which is therefore called दृष्टान्त. नोच्छ्नसिति &c.—Cf. इस्दान्येव शशीकः सविता बीधयाति पंकजान्येव S'âk. V. 28.

P. 86. एकासने—shows his highest regard. अस्याः प्रणयवती—Like her loving friend (cowife). Urv. thinks herself to be the queen's friend as she has been kind to her. Cf. कुर प्रयस्तिविश्व संपत्नीजने S'ák. IV. 18. पुरोभागिनी—Lit. one who takes the first share or takes a share before it is due (पुर:); hence officiously and impatiently claiming what is not due, quarrelsome, naughty. This is the sense here; the meaning of दोषेक्ट्यन will not suit. Urv. means that she is not a पुरोभागिन since she can claim the king now as hers being given to her by the queen. Or it may mean 'one who places oneself in the front where one has no right to be; hence officiously meddling in other men's affairs. Urv. has made love to the king who rightfully belongs to the queen. She has no right to encroach on the rights of the queen which, however, she has ventured to do. This may expose her

to the charge of meddling in other people's affairs. Kâlidâsa himself defines the term to a certain extent is S'ak. V. किं पुरोभागे स्वातन्त्र्यमवलम्बसे.

क्यामिहेंब—&c. This is not a question, but an exclamation. Finding from Urvas'î's speech that she knew every thing that passed there since the evening. Vid. infers that they were there from sunset or even before that and exclaims in sunrise.—What! Are you here ever since the evening? See com.

ड्यापार—Acting or behaving towards, coming in contact with. This word has a variety of meanings. Cf. Sák. शहुन्तलाच्यापारात् p. 41. and our note ad. loc. च्यापारतिष मदनस्य p. 34. &c. The king's speech contains a very good hit which makes Urv. silent. Mark the sentiment of S'rngâra in this sl. so delicately expressed. Chitralekhâ's speech embodies an alankâra called विकत for which see com.

वसन्तानन्तरे &c.—For an explanation of this, see note and com. on अध्मरोबार्पयोथण p. 91. स्वर्गस्य नोस्ताण्डते—उत्कण्ड् a denom. from उत्कण्डा governing either the Dat. or the Gen., so that the Pråkrta Gen. may also be rendered by the Dat. स्वर्गय. We, however, prefer the Gen.; for उत्कण्ड् contains the idea of स्मरण; the Gen. shows that the स्मरण is due to the idea of happiness &c. associated with swarga which the Dat. cannot do. Mark that Chit. calls the king her friend (वयस्य); see supra, our note on आचार p. 53. Cf. the similar request of Anasuyá to Dushyanta—'वयस्य...यथा नो पियसखी ब-धुजनशोचनीया न भवति तथा निर्वर्तय S'ák. III. p. 83. This speech of Chit. making way for Act. IV is technically called अड्डावतार (descent of an Act). See com. and intro. p. 3.

P. 87. भवति &c.—Vidu'shaka's remark is again expressive of his particular character. There are godly men, no doubt's who despise the acquisition of swarga but their reason for doing so is not that of our Vidu'shaka. They know that there is no eternal life in that place also. अभिषे: &c.—It is supposed that the inhabitants of heaven never shut their eyes but look with a firm uninterrupted gaze. Their eyes are as twinkless as those of fishes.

The notion is the more deserving of attention as it is one of those coincidences with classical mythology which can scarcely be accidental. Heliodorus says.—'The gods may be known by the eyes looking with a fixed regard and never closing the eyelids; and he cites Homer in proof of it. 'An instance from the Iliad which he has not noticed, may be cited perhaps as an additional confirmation, and the marble eyes of Venus, by which Helen knew the goddess.........are probably the stabdha lochana the fixed eyes of the Hindus, full, and unveiled even for an instant, like the eyes of a marble statue.' H. H. Wilson.

अनिर्देश्य-्निर्दिश् to point out definitely; अनिर्देश्य not to be adequately described. तासः—One devoted to the service of; one who gives himself to another; ति. दास दाने, दासत आत्मानं दैदाति इति इति स्ताः Malli. on अद्य प्रभृत्यवनताङ्कि तवास्मि दासः। Kum. V. 86. See also com.

P. 88. इयं तावत—इयं may refer to Urvas'i, but more properly it refers to the speech that follows. The verse speaks of the height of his happinoss and fortune. The speech is worthy of a gallant.

सामन्त-समंते भवः सामन्तः lit. a border prince; a tributary king: a petty chieftain ruling over a few villages (कतिपयग्रामपनिः). ब्मोलि See. com. अइ-Sign, characteristic mark; शासन written orders or edicts. carg - Marked i. e. characterised or distinguished by my edicts being brightened &c. Puru'ravas was, the student should remember, the universal sovereign of his time and the petty princes were his principalities. They paid him tribute and received regal mandates from him to which they would show their respect by taking them on their crowned The rays issuing from their diamonds fell on the order (शासन) which thereby became brightened by them. Cf. अशेष-नरपातिसमभ्याचितशासनः Kad; गुणानुरागेण शिरोभिरुह्यते नराधिपैर्माल्याम-वास्य शासनम् । Kir. I. 21. This shows that the king was respected even in his absence. For this reason we prefer the reading-इं to ॰पादपीठम्' v. l. एकातपत्रम्-The exclusive privilege of using a white silken umbrella as a mark of royalty is a sign of supreme or imperial rule. Cf. एकातपत्र Rag. II. 47. No subordinate potentate, therefore, could use such an unbrella, and Mark the propriety of the word. It is not forced upon him; he does it as a pleasant duty.

नास्ति में विभवः &c.—The idea is 'that a kindness should be reciprocated by a greater kindness; 'see 'भवानिप अतः पियतरं श्लोतु' p. 107; Urvas'i means-the king's sentiment is so beautiful

that it is not possible to find one which will be its superior, and that she will, therefore, say nothing in reply. Pandit.

विरुद्धार्थ—Things opposed in their nature; contrarities. This is explained in the next verse. अविरुद्धसंबर्धनः v. l.—Promoting results in their usual order, or, according to their nature. We reject this as it does not express the antithesis suggested by व एव in the next sl. नाम—May be पाकाश्य (it is a well known fact that) or विस्मय (what wonder!). न एव—'Those very' which formerly used to burn me. सुर्ययन्ति—For the opposite effect of the rays of the moon and the shafts of Madana, cf. S'ak. III. 3. बाणास्त एव—Cf. स्मर एव तापहत्तिवीपियता स एव मे जातः S'ak. III. 10. ममानुकूलाः—मनोचुकूलाः v. l. We reject this reading because the arrows can only hit the body and not the mind which is atomic in its nature, and which is different from हृद्य. Cf. II. 2. (हृद्य स्तमार्गमवन्त्यपातेन). संरम्भ—Impetuosity, violence; or anger, zeal.

P. 89. दु:खात्—After the experience of distress. Cf. 'सुलं हि दु:खान्यनुभूय शोभते घनान्धकारेजिव दीपदर्शनम्' Mrch. I. 10. निर्वाण—Complete satisfaction, supreme happiness. Lit. it means 'what is blown out' and refers to the blowing off, complete extinction of, the self—a state of being completely identified with the supreme spirit; hence in philosophy, eternal bliss, final emancipation. The word is used by the Buddhists to express their Summum Bonum which is a state of rest and quietude in the bosom of the ocean of eternal beness, which is both consciousness and bliss. For other particulars see our note on that word at p. 69. S'ák. निर्वाणाऽवाले Pán. VIII. 2. 50. When बात (wind) is not the subject, निर्वाण is the p. p. participle of बा with निर्; निर्वाणोऽग्निः मुनिश्च । निर्वाला वातः ।

प्रदोष—पारब्धा दोषा यस्मिन् पारम्भो दोषाय इति वा. Pradi Samasa; the forepart of the night. वासगृह—Inner apartment, the bed chamber, of. धर्मासनाद्विशति वासगृहं नरेन्द्रः Uttar. I. 17.

P. 90. सख्यास्त-Notice the use of सखी; the wife of the friend; or the friend's (king's) wife may also be spoken of as friend; of. मेनका फिल सख्यास्ते जन्मप्रतिष्ठा. S'ák VI. p. 159. and Meg. शंके रात्री गुरुतरशुचं निर्दिनादां सखीं ते; जान सख्यास्तव मधि मनः संभूतस्नेहमस्मान् &c. अभ्यर्थना—Here means 'an earnest wish' or a prayer to God.

नियामा-Lit. that which consists of three watches (each of three

hours) the first and the last half watch being excluded. See com. सुञ्च-The Voc. sing. is noticeable. It should be strictly सुञ्च:. Many good authors, however, such as Káli., Bhavabhu'ti, and even Bhatti (VI. 11. 'हा पित; कासि हे सुञ्च' upon which Dikshit remarks प्रमाद एवायामित बहुद:) use the form in short उ. The point is fully discussed in the com, which see. The speech of the king contains what is called Bindu (for which vide com.).

## ACT IV.

- P 91 ज्ञास-Complexion, beauty collectively arising from a symmetrical arrangement of the parts. The comparison is very appropriate. It suggests the tenderness of Chitralekhá's feelings. अस्त्रस्थता-Mark the meaning of हत्रथ; lit. abiding in the self; hence at ease. Mark the influence which the Vedânta exercised upon the language. अत्मरीवारपर्यायेण-वार appointed time of service, regular return of a recurring event, प्यांच rotation. The sun is by turns served by several persons, for which see com. We do not find Chitralekhá's name in both the lists, From Chitralekhâ's speech in the third Act, p. 86, it appears that she had to wait upon the sun in the Grishma season. Now the Apsarases that attend upon the sun in the hot season are Menaka and Rambhâ according to one list and Menaká and Sahajanyā according to the other; and as these are separately mentioned in the play. Chitra, cannot be identical with any of them. Her term of service, therefore, must be a creation of the poet's imagination, unless he follows some other authority.
- P. 92. प्रणिधानस्थितया—प्राणधान (fr. प्र forcibly or greatly, नि Into and धा to place, to fix) concentration of the mind upon one thing. The practice of Yoga and particularly the last stage of it, viz. Samadhi, gives power to the Yogin to divine the future, to know what passes in his absence or in places where he is not present, &c. Vide Patanjali's Yog. Su'. III. 50. Heavenly beings are supposed to possess this power naturally; cf. Sanumati's speech 'अस्ति म विभवः पणिधानेन सर्व जातुं' S'ak. p. 146. अरबाहितं-अति शयन आधायते (तिज्ञवारणार्थ मनो दीयते Váchaspatya) स्म मनासि 'what is seriously taken to or felt by the mind, hence a great calamity.

P. 93. किल-As I find. रतिसहायं-Her companian in love. sport. लक्ष्मीसहायं v. l. is without propriety. धुरं-The comparison is commonplace in Sanskrt; ्र ते तेन भूजंगतो गुर्वी &c. Rg. I. 34. II. 74; III, 35. &c. गुन्धमादन-- A mountain to the east of Meru abounding in odoriferous herbs, whence its name (गन्धेन मादयतीति intoxicating with scent.). See Kum. VI. 46. मन्दाकिनी-Originally the name of a tributary of the Ganges (see Rag. XIII. 48.), but afterwards identified with the heavenly Ganges upon earth. सिकतापर्वतः—This sort of amusement seems to have been common with children; cf. Meg. quoted in the com.; and Mallinath's com, on it; comp. also Kum. I. 26—मन्दाकिनी— सैकतविदिकाभिः &c. विद्याधर—A class of demigods (so called because of their peculiar knowledge of the magical art; (विद्याया गुटिकाञ्चनादिविष्यिण्या धरा धारकः ); see our note on Rag. II, 60. None but divine beings could play on the banks of the divine river. निध्याता—looked at steadfastly or intently.

भवितन्यम्—It was Fate. Saha. attributes the anger of Urv. to the irony of Fate, thus freeing her from the blame of feminine jealousy. Cf. पाय: शुभं च विद्धात्यशुभं च जन्ताः सर्वेकषा भगवती भविन्द्यते । Mâl. Mâd. I. 26. The forms भवितन्य and भवितन्यता, in the sense of Destiny (personified) are always used as such, but not भान्य. Sah. next accounts for the fact by saying दूराह्य: &c. Cf. Rantávali—पक्रष्टस्य पेम्णः स्विलितम्बिखं हि भवति। 'This somewhat modifies the preposition होदन्द by admitting partly a human cause for the fact of Urvas'i's having taken offence at Pururava's conduct,' Pandit. Perhaps it is better to take भवितन्य in the sense of 'So it must have been (तथा भवितन्यमेव).'

P. 94. years — See com. the Guru is the sage Bharata whose curse (see Act III. p. 66.) deprived the nymph of her residence in heaven and along with that of her divine nature also. The curse operated as soon as she came to reside with Puru'ravas. She was thus unable to remember certain things which otherwise she would not have forgotten. The she entered the forest sacred to Kumára, without knowing the consequences, was due to this loss of superhuman knowledge. देन्यानियमा—For the niyama see p. 114. Kumára or Kârtikeya, son of S'iva, was a celibate, so much so that he hated the very sight of women. Women, therefore, were, and are, absolutely forbidden to enter places consecrated to him.

कारणान्तर - v. l. To be retransformed by some ( mysterious or unknown ) cause. Chitra might have known the cause, but in her distraction of mind she did not put herself again into a contemplative mood to find it out. This is the possible explanation of this reading which is found in the majority of Mss. and is also the reading of Kâtayavema (॰ णिवत्तिना). But even with this explanation the absence of a question from Sahaj, as to the nature of the cause, which we may expect her eargerly to ask, as well as her words further on अवश्यं किमपि अनग्रहानिमित्तं &c. remain un-If Urv knew the conditions of the curse and intelligible which, as we shall see further on, she did (p. 114, 1, 1, 1-2.) Chitra, and Sahai also knew them. But the poet is not likely to refer to the Karana here as the ends of poetry will not at all be served by such a reference here. We have, therefore, preferred the other reading कानने।पान्तर्वाति where कानन means the forest sacred to Kumara. Urv. was metamorphosed as soon as she crossed the boundary of the Kumáravana. काननीपानी वर्तते (इन being added simply कर्तरि) तादशी लता तस्या भावेन—transformed into a creeper which stood &c. परिणत-Changed, the original form being destroyed (परिणाम and विवर्त are two terms of the Vedanta; in the former there is स्वस्त्वनात्र not so in the latter). ह्यं-Mark the propriety of the word. The form was only changed but not the senses (cf. अम्यन्तकरणया &c. p. 113).

अलङ्कनीय-Not to be reached or brought under its power. लङ्क्षनीय, lit. that can be passed over, hence completely brought under power. Cf. 'विधिरहो बलवानिति में मितः' Bh. Nit. sl. 91. Mark the poet's command of language. This is the second common saying in this page. नाम—The first is प्रसिद्धी; the second विस्मये or क्रिसेन. इह्याः—अन्याहशः v. l. अन्य इव प्रयित ; lit. unlike or different looking, hence strange, unexpected or undeserved. किमवस्थाः अवस्था यस्य. अहोराजान्—The comp. is always mas. by 'राजाह्याइ: पुंसि' Pán. II. 4. 29. The neu. is sometimes used (see Manu. I. 64. 62. &c.). निवृतानामपि &c.—The rainy season is described by the Banskrt poets as producing uneasiness or strong longings in the hearts of lovers, especially those who are separated from each other. Cf. Meg. quoted in the com., the next line being कण्डाक्लेबमणायिन जने कि पुनर्दरसंस्थे।

P. 95. आकृतिविशेषा:—आकृतीनो विशेषा:—distinguished patterns of forms, men of uncommonly good or noble appearance. विशेष at the end of a comp. means 'excellent, noble'. Cf. अतिथिविशेष 8'ak.I.

The idea is—persons who are so fortunate as to have a noble and imposing figure cannot be so unfortunate as to suffer from misery for a long time. अनुमह—The antidote against a curse; lit. compassion or favour of the individual denouncing the curse. The brief is that every imprecation must have its अनुमह or means of termination, also called प्रिशाप.

Before this speech of Sah. some editions read सह ि सागमोपायः। चित्रः वित्रः वि

उन्मत्त्रेष:—This strangeness in dress is an indication of that mental state which is technically called Unmáda. It is thus defined-चित्रसंमोह उन्मादः कामशोकभयादिभिः Sah. Dar.; or better विपल्लभहापति (as here) परमानन्दादिजन्माऽन्यस्मिजन्यावभास उन्मादः। Rasagangádhara. आ-expresses anger or pain. रक्षः—Mark the Gen, which is neu.; here the king fancies the cloud to be a demon carrying away Urvas'i (see next sl.).

नवज्ञहभरः &c.—Stanza quoted in K. P. VII, as an illustration of the rule 'when the negation is prominent or emphatic; the negative must be separately mentioned and be construed with the verb.' Also quoted in D. R. as an instance of Unmáda. सम्बद्ध:-This and the other adjectives have a double application; ं. e. अयं सन्नद्धः, नवजलघरः न संनद्धः, द्वप्तनिशाचरः &c. सन्नद्ध—Fr. सन्नह to equip oneself and prepare for any action: (1) fully developed or equipped; cf. Meg. I. 8. कः संनद्धे विरहविध्रां खरय्पेक्षेत जायां where it is applied to a cloud; and means 'प्रकटितस्र धर्नेस्ति इञ्जतागि जितादि-सामग्रीकः' according to Sarodhârinî, and ज्यापतः 'at work' according to Mallinátha; (2) fully armoured and ready for fight. darkish hue of the cloud, which the king took for a demon was thought to be his armour. The king marks the object closely and finds it to be a rainy cloud; what he took for the armour is its dark colour. The king ultimately finds that his whole delusion is removed and he is as far from his Urvas'i as before. The use of the negative particle a instead of a is very appropriate since negation is an emphatic fact here, दराकस्थ-(1) extended to a great length; (2) drawn to its utmost, greatly bent, नाम-(1) indeed, surely; (2) as I supposed (संभाव्ये).

पहु—Sharp-falling, falling in quick succession. स्निग्धा—(1) bright shining; (2) radiant with beauty. For the comparison com. सौदामिन्या कनकनिकषस्निग्धया Meg. 1.37.

P. 60. रम्भोरू:—One having thighs fleshy and tapering like the stalk of a plantain tree; one having beautiful thighs. 玉花 takes 玉 in the fem. when preceded by a word expressive of a standard of comparison. See com.

तिसेत &c.—The pot is used to point out 'possibility'; it may be that &c. दीचे न सा &c. - There ought to be some such word as इति चेत नैवं यतः to connect this clause with the preceding. But the meaning is so clear that they are easily supplied. The stanza, therefore, is quoted in K. P. VII. (also Sah. Dar.) as an instance wherein the न्यूनपदत्व is neither a merit nor a fault, पिहिता -The अ of आप is dropped optionally before धा; so आपिहित also. स्वर्गाय-The Dat. in the sense of the inf.; see com. उत्पतिता-This supposition is natural as Urv. was a celestial being. The student should mark the different conjectures which arise in the king's mind and which are dissipated be reasons to the contrary. In the third line the supposition has to be inferred—May she have been carried by the demons! But this supposition is untenable on the ground expressed in the line. न च-The च refers to the first three lines. T-On the one hand...on the other hand. अदर्शनं-अगोचरं v. l. not perceptible to the senses ( here the eyes)-is not as appropriate as अदर्शन as it involves tautology Bhar. Nit. sl. 90; cf. Eng. 'misfortunes never come single', ara-बन्धि-Following closely. Cf. तदियमापत्समन्ततोऽनथांत्रबन्धिनी Dk.

P. 97. च च-show simultaneousness or the immediate succession of the two events. सुद्:सुद्र:—The separation will be the more unbearable since it is coeval with the rainy season. The rain cloud takes away the excessive heat (आतपद्धि) of the day making it highly pleasant. This pleasantness must perforce bring to his mind his lost Urv., thus causing unbearable pain. Cf. यद्वावंतिकरिष तर्हाभदेवस्य शासनं प्रमाणीकतं &c. and sl. 4, 8'ak. VI. p. 151. अतापद्धि—Because the heat is fierce in summer. It is only mitigated by the clouds. अस्ति:—The days are found be pleasant all the more because यदेशोपनतं &c. (see. p. 93.)

राजा कालस्य &c.—See the quotation from the Mah. Bhár. Udyoga P. Ch. CXXXII, 16 given in the com. The remark applies to countries that are under absolute monarchy. The king is said to be the maker of time. The mere breath of the king can make and unmake laws; he can therefore change the entire face of things and events. As the maker of time, the king (who takes the words literally) thinks of ordering the new cloud to disappear; for the appearance of the cloud is likewise the result of his own order. Another thought, in the meantime, strikes his mind which does away with his desire to countermand (परपादिश्) the rainy season. राजापचार:—My being furnished with the insignia of royalty. This is explained in the following sloka. For a similar राजापचार cf. Rag. II. 9-14.

विस्नेहेंसा—रेखा रूपं कनके रेखाकनके; now see com. The streaks of lightning are in the place of the ornamental gold lines of the ceiling, the cloud being the ceiling itself. The word भी prefixed to वितान indicates excellence (majestic appearance); or it suggests the idea that such halls are sacred to Lakshmi or induce her to reside under them. As an honorific prefix भी is applied to great names, as श्रीज्यासः; to great works as श्रीभागवतं &c. or to certain words, as श्रीख्यासः; to great works as श्रीभागवतं &c. or to certain words, as श्रीख्यासः, श्रीफल &c.; वितान is m. n. अभ-अपो बिभिति fr. अप and भू+क (अ); or अश्रति fr. अश्र to move, + अच्. ज्याध्यन्ते &c.—A king is fanned by chauries, which in this case is done by the Nichula trees.

पहुत्तर - Sweeter and more distinct (than they were before i. e. in the hot season). Cf. Rut. II. 6. The peacocks serve as minstrels to the king. भारासारा - (1) their wealth in the form of streams of water; (2) wealth in streams i. e. an abundance of wealth. नेगमा: —Traders. निगमें (विजयपे) भवाः । परिच्छद् - परिच्छायते अनेन इति external appendages, fr. परिच्छद् + घ (अ) which is affixed to indicate a class name in mas; च्छाच् becomes च्छद् when घ is affixed provided it is not preceded by two or more prepositions; e.g. समुपच्छादः । Pán. III. 3. 118, VI. 4. 96. The king says—enough of this praise let me apply myself to the search of my beloved who is connected with my inner soul. Cf. Rut. Canto II. 1. where the rainy season is likened to a king.

P. 98. हन्त—is used here in the sense of खद; alas! व्यवसित-thus engaged in the search (cf. व्यासिता S'ak, VI, 9). Alas! my distress I feel augmented, engaged as I am in the search. संदीपन—it means 'exciting or inflaming,' Cf. संदीपना एव दु:खस्य पियससीविनोदनोपापा: 1 Uttar. III.

आरक्तराजि—Reddish lines. कन्दली—is a small plant (called कर्दळ in Mara,) with beautiful red (or yellow) flowers. Their redness is here softened by the rain-water dropped upon them. समस्यति—Puts me in mind of (so as to cause a longing). In this sense (i. e. आध्यान-आध्यानमुद्धाराष्ट्रवापूर्वकं समरणं Sid. Kau.) समस्यति is the Cau; otherwise स्मार्यति. For a similar idea comp. आसारसिक-क्षितिभाष्ययोगान्मामक्षिणोद्यत्र विभिन्नकोशैः । विडम्ब्यमाना नवकन्दलैस्ते विवान्द्रभूमारुणलोचनश्रीः ॥ Rag. XIII. 29.

स्चिपितव्या—Should be traced. The king tries to find out some definite marks which may indicate to him the whereabouts of Urvas'í,

पद्भां रपृशेत—Because as a celestial being she might move without at all touching the ground. ्र्यहा—A natural spot of ground (while रथल is artificial). Cf. Kum. IV. 4. एर्नितम्बतया—The plumpy hips being heavy their pressure is left on the hinder part of the feet. The trace is therefore deeper behind than in the front where the impression is faint. Cf. Sák. III. 6. quoted in the com.

० ओष्टराग-It seems it was a common practice with ancient ladies to apply red paint (prepared from red lac) to their lips. cf. 'रागेण बालोष्ठमलंचकार' Kum. III. 30. V. 11.; विंबालककः Mâl. III. 5. &c. उदबिन्द-उदक becomes उद when followed by मन्थ; बिन्द &c. (Pân. V. 3. 60.) Cf. Gr. Udor water, L. udus wet. निम्मi. e. आवर्तमनोज्ञ Rag. VI. 52. It is considered a mark of feminine beauty to have a deep navel; cf. निम्ननामि Meg. II. अङ्कितं-The tears as they fell upon her lips washed away the red lac applied to him. They thus acquired the colour of the lips and their red marks were left on the garment (bodice or scarf). भिष्णात:-Walking with uneven steps. This may also be taken as Ab.; (see com.) 'owing to her uneven movement or steps'. For the constr. of the al. sec com. श्रकीव्रवसा-श्याम-darkgreen. The parrots on this side of India do not show any change of colour as to their belly. The poet ought to be supposed to refer to some species found in his country. The king mistakes a green grass plot for the breast garment but a closer observation disabuses his mind

P. 99. सेन्द्रगोपं—Indragopus are small insects that appear in the rainy season (hence so called, इन्द्रः गोपा यस्य वर्षाभवसात्) and intersperse the green grass, thus giving it a variegated appear-

ance. This adj, accounts for the king's supposition of the red drops of lac and the consequent delusion. The idea is very poetic and natural, Cf. Rutu. II. 5. इत: &c.—The king now despairing to discover any trace of Urv. wishes to gain some tidings of her from some one (though it would probably turn out to be a vain hope.). उन्हासिन—sending forth vapour. The idea of being refreshed is also present. Rain falling on the म्यूट्री took away its heat and refreshed it, as it were.

केकागर्भेण—Full of notes, के मुद्दि कार्यान्त ध्वतन्ति इति केका:-The peacock was uttering his deep notes. The cry of the peacock is deep and melodious, especially at the approach of the rainy season. The shatja sound in music is borrowed from the peacock. Cf. Rag. I. 39, and com. उन्नामित—This is the peacock's habit. कल्डेन—The Inst. is descriptive.

नीलकण्ड &c.—Notice the alliteration (अनुपास) in this and also in the preceding verse. उरकाण्डा-०२व and दीषांपाङ्ग्ल are signs of female beauty. दृष्टिक्समा—Worth looking at i. e. likely to attract the eye. Notice the fanciful interpretation of Rang; see com. He also notices the variant दिश्हिस्मा which has no propriety.

नतितुं—The peacocks commence their dance at the approach of the rainy season. Cf. Rut. II. 6.

P. 100. मिंद्रियाया विनाज्ञात्-याविभणाशात् v. l. Here x is without propriety. विनाश means 'disappearance' rather than 'death,' Urv. being a celestial being. Besides, the king would not prosecute his search if he were to suppose her dead. Nor does he speak any where else of her death. The silence of the peacock serves to intensify his fkar that Urv. might have vanished from him for ever and so he says विनाशात. Mammata takes objection to the use of the word faggy which in its very utterance means 'death' and cites this stanza in Ullasa VII. as an instance of the rhetorical fault 'inauspiciousness' ( अमङ्गलल ). Rang., however, tries to remove the objection by saying that the word is necessary as it indicates the उन्माद of the king and thereby contributes to the growth of the विपलंभश्रद्धार: see com. चनस्चिर-Two senses are possible; (1) beautiful like a cloud (streaked with lightning); (2) thick and beautiful. We prefer the latter interpretation as the plumage of a peacock does not resemble a cloud; and even in that case we have to take चन in a special sense. The second sense is appropriate as it corresponds to हस्त in केशहस्त which denotes 'luxuriance or abundance' नि:सपत्न:—without a rival to dispute its beauty. Mark the meaning of सपत्न which originally must have meant 'the son of a सपत्नी (properly सापत्न)' and then an enemy or a rival in general. The Com. of Amara derives the word as सपत्नीव सपत्न accounting for the change of the final ई to अ by l'ânini's use of the word in IV. 1. 145.

रतिविगलित॰—This corresponds to ॰पवनविभिन्नः। केशहस्तः-हस्त, पाश and पक्ष when coming after कश in a compound mean 'abundance, or a thick mass of;' see com. कुसुमसनाथे—This is added to complete the likeness, the flowers resembling the eyes on the peacock's tail. कि करोति—Because, then his pride would be humbled. But now the death, at least the disappearance of Urv. leaves him the undisputed master of his possession. The reading in the K. P. is कं हरेत 'whom will he attract or please, which is not so strong as our reading. We find a very nice play of fancy in this verse. For the main idea cf. अपि तुरगसमीपाइत्यतन्तं मयूरं न स र्श्विस्कलापं बाणलक्ष्यीचकार। सपदि गतमनस्कश्चित्रमाल्यानुकर्णि रितिवगलितवन्धे केशपाश पियायाः ॥ Rag. IX. 67.

आतपान्त—i. e. the approach of the rainy season. प्रभूता—so called because the female cuckoo is supposed to leave her eggs in the nest of a crow which broods them. Cf. प्रागन्तरिक्षगमनात्त्वमपर्यजातमन्यैद्विजेः परभृताः खलु पे। प्रयन्ति. S'ak. V. 22 and our note thereon. पण्डिता—Of course in settling love-disputes (or uttering sweet notes).

सद्बद्धति—For the short ending, see com. It is believed by the poets that the lovers who have fallen out forget their quarrels and get reconciled on hearing the song of the cuckoo. The bird may, therefore, be said to play the part of a diti 'negotiator' between the disagreeing lovers. Cf. 'रितद्विपदेषु कोकिलां मधुरालाप-निसर्गपण्डिताम्' Kum. IV. 16. मानावभक्क &c.—Ulever in breaking down the pride (of a woman who feels insulted by the flirtation of her husband with other sweethearts); for the influence of the song of the cuckoo which makes offended ladies forget their wrath, see the quotations in the com. Kâlidâsa's power as a masterly describer of the influence which nature exercises upon the minds of others is clearly seen in this verse.

P. 101. किमाइ भवती—An instance of 'आकाशभाषित.' आत्मवर्त-On my part i. e. given by me. अञ्चला रमणेषु — Mark the force of रमण (रमयति रम्यते च अस्मिन्) on loving husbands only. The ascendency of young women over their husbands is so strong that they would have their sole attention given to them. Even a mere suspicion of the faithlessness of their husbands excites their anger. Cf. Sahaj.'s speech at p. 93. Of course the ascendency referred to here is to be understood in connection with love matters only and not in others, as the poet himself remarks उपपन्ना हि द्रिष् प्रमुता सर्वतो-मुखी S'ák. V. 26. Comp. Manu IX. 3. (न स्नी स्वातंत्र्यमहाँत)

कथा—Conversation, talk. Cf. S'ák. IV. 1. महद्दि परदु:लं &c.—Com. विरतः परदु:लंदुः खिता जनः. We really find a paucity of men whom other men's sorrows touch. अधरं पा—A Sanskrt idiom, taking its origin in the conventional description in poetry of the woman's lip as containing nectar (cf अधरस्थां—अमृतं &c.). मदान्था—The meaning of 'vanity' is also intended. राजमञ्जू—The word राज thus prefixed indicates excellence; a jambu tree of the best kind. Cf. राजहंस, राजरम्भा &c.; 'राजविद्या राजग्रहां पवित्रभिद्यासम्' Bg. XI. 2.

P. 102. दक्षिणेन—The instrumental shows direction. Such words (ending in एन and showing direction) govern the Gen. or Acc.; cf. दक्षिणेन पुष्पवादिकां S'âk. I. p. 19. प्रियाचरणः — The notes of the royal swans resemble the jingling of anklets; cf. सा राजहंसीरव संनताङ्की गतेषु लीलाश्चितविक्रमेषु। व्यनीयत पत्युपदेशलुब्धे-रादित्सुभिन्तुपुरसिञ्जितानि ॥ Kum. I. 33. सात्मादहंसरवन्नुपुरनादरम्याः Rutusamhâra III. 1. Hence the king's delusion.

मानसोस्सक् — Mânasa is the name of a sacred lake on the mountain Kailâsa on the other side of the Himâlayan range. Being a mental creation of Brahmâ it received this name indicative of the manner of its birth. (ज. केलासपर्वत (शिसर) राम मनसा निर्मितं सरः। ब्रह्मणा नरशादृष्ठ तेनदं मानसं सरः (ब्रह्मणा पागिदं परमात्तद्-भून्मानसं सरः v. l.) Râmâ. See our note on Rag. VI. 24. It is also called Brâhma (Rag. XIII. 60.). It is said to be the native place of royal swans which are described as migrating to its banks every year at the commencement of the rainy season. (ज. Meg. II. and Malli, on it; also परपास्तीये क्रतवसत्तयो मानसं संनिक्कष्टं नाष्यासन्ति... Meg. II. शिक्ति—'applied to the sound of ornaments. अथ मर्मरः। स्विनित वस्रपर्णानां सूषणानां तु शिक्तिस् । Amara.

तत्—That famous lake. पाश्चेयं—'Provender.' Swans are described as living on lotus-fibres which, therefore, they carry with them on their journey to Mânasa. उत्स्त्र—Because with the

stalk in his beak the swan would not be able to speak. उद्धर—The use of this verb shows that the fig. is borrowed from the state of a man who is being drowned and solicits help to draw him out. स्वार्थात्सतां &c.—The swan may refuse to comply with the king's request on the plea that his own business demands his immediate attention. The king, therefore, appeals to his goodness by means of a general rule observed in the life of the good. The illustration embodies a general principle of action and the figure therefore is arthántaranyása, in which a particular statement is corroborated by means of a general one and vice versa. cf. आपन्नातिमशमनफलाः संपदा हात्तमानां प्रस्कृत हि पणियु सतामिष्सितार्थक्तियेव। Meg. II. शीड० एतं सत्पुरुषाः परार्थघटकाः स्वार्थ परिन्यज्य यः, सन्तः स्वयं परिहतेषु कताभियोगाः Bhar. Nit. Sl. 74, 73. परोप-काराय सता विभूतयः।

नतभ्र—नत bent, arched; curved eyebrows are a mark of beauty; cf. भेदाइदो: कृटिलयो: &c. S'åk. V. 23. यदि &c.—The fawn by looking upwards and not replying to the king shows that he has not seen Urvas'í. But the king doubts this as improbable since his manner of walking proves that he must have seen her from whom the gait appears to have been stolen (or borrowed).

P. 103. मद्भेवठ — Sportive steps are gentle and light. The swan walks in the same fashion as Urv. and hence the charge of theft against him. Cf. हंसीजिता सुललिता गतिरङ्गनानाम्। Rutu. III.17

हंस प्रयस्क &c.—Stanza quoted in D. R. III. as an illustration of अस्त्यलाप (unmeaning talk). The king takes his stand on legal ground. A thief is forced by law to give the whole when a part of the stolen property is found with him. The presumption is that he must have stolen the whole. The king means you have stolen by Urvas'i's gait; you must therefore surrender the whole i. e. Urvas'i in person. अभिष्ठप्रते—Claimed as one's property.

रथाङ्गनामन्—Lit. named after a part of a choriot (चक्र). Notice the alliteration, and the propriety of the words. The king wants to establish a sort of relation between the bird and himself. He is a रथी, his beloved a रथाङ्गशोणिवंबा and the bird is रथाङ्गनामन्, so there is a common tie (रथ) binding them all together. कः कः—The goose's creaking resembles in sound कः कः 'who are you' and the king therefore thinks that the bird wants to know who he is. See Kât quoted in the com. A

similar fanciful resemblance is found in the first crying of a child which is supposed to be कोई केइम्. मा तावत्—I must not allow this ignorance on his part.

स्योचन्द्रमसी &c.—'आनह देवताहुन्हे' Pán VI. 3. 26. See H. G. under Compounds. The references have already been explained. Pururavas is properly the great grandson of सूर्य. See com; Kâlidâsa, however, overlooks the fact. स्वयं दृत: &c.— Cf. परिग्रहबहुत्वेपि हे प्रतिष्ठ कुलस्य मे । समुद्रवसना चोवीं सस्ती च युवयोरियम्। Sak. III. 18.

P. 104. सर्सि निल्नि॰—The Chakravâka bird is represented as a type of constancy and connubial love. He cannot brook the least separation fron his mate. Even a leaf separating him from his beloved is enough to make him cry piteously for her. The same is the case with the female bird. We know the poets believe that an inevitable decree of fate separates them in the night time when the cries are heart-piercing. Cf. नलिनीपत्रान्तरित-मिष सहचरमपश्यन्ती चळवाक्यारटित &c. Sak IV. p. 111. विश्वर—Lovelorn (fr. इयुष् to hurt or विगतः पूः विश्वरं तदस्यास्ति). मार्य च &c.—The king means that as a passionate lover himself the bird ought to sympathise with him the more readily and yet he does not—This is the working of fate. कान्ता—Mark the force of the word; your wife is dear to you so is mine to me.

विषयिण प्रभावप्रकाशः—Cf. अत्र तावदिधिना दर्शितं पशुत्वस् Såk. V. p. 136. अन्तःक्षृत्रितः— We know the fondness of bees for lotuses. They suck the honey as they hum. The lotus here is of course an open one and the bee is perched on it. The king compares Urvasi's mouth to a lotus (which is very natural) and the humming sound of the bee in the interior of the lotus to the murmuring or hissing sound produced by Urvasi due to pain caused by his biting her lower lip. This अध्रद्शन (a somewhat strange idea) is often described by Sanskrit poets; cf. अध्रक्तिसलयापं दन्तभिन्नं स्थान्त्यः Rutu V. 15; also IV. 6. 12. 13. अध्रक्तिसलयापं दन्तभिन्नं स्थान्त्यः Rutu V. 15; also IV. 6. 12. 13. अध्रक्तिसलस्य S'ák. III. 22. मधुक्ते—मधुपे would have been better, as the bee is described to be a lover in the next sl. (तव रितिस्मिविच्यत्).

P. 105 ते—त्या. अवास्त्य:-Had you felt (which you clearly have not ). Mark the use of the conditional, which is used when the nonperformance of an act is implied or 'where the falsity of an act is implied as a matter of fact.' A. G. § 216. साथवास:The can. of साथ is used in the sense of 'going' mostly in dra-

mas and sometimes in poetry ( Rag. XI. 90). प्रापेण एयन्तकः साधिर्गमेरचे प्रयुक्ति S. D. According to S. P. Pandit it is a word which belongs to the phraseology of the class of ascetics called the Sâdhakas. उदन्त—उद्गतः अन्तो यस्य (अन्तो निर्णयो यस्माहा )news, intelligence. नीय—The Nipa bears a fruit as large as and of the shape of a small apple. The fruit is ripe in the rains and is much liked by village people. The tree is called नीव (aspirated into नहीव sometimes) in Konkon. Pandit.

वियकरेण .- A bad compound, कराति इति करेण ; or के रेणुरस्याः. सहकीभड़ -भड़ seems to be used here for a twig or branch broken off from the stem. Elephants are said to be very fond of the Sallaki; cf. स्थानमाह्निकमपास्य दन्तिनः सल्लकीविटपभंगवासितम्। Kum. VIII. 33. Uttar. III. 6. आह्निक—( अह्नि भवः, अहा निर्वृतः साध्यः fr. अहन् + इक); any thing performed daily such as bathing, taking meals &c.: daily food. मदक्तलः—attractive by their youthful love or sweetly warbling through intoxication, or uttering indistinct but sweet sounds in passionateness, युवतिशशिकला -Urv is likened to a digit of the moon on account of her peerless beauty and spotless purity. It is, however, better to separate the two words ( see com. ) in which case भदकल qualifies गुज्यूथप्. For it is not necessary to particularise women, and the elephant, as the lord of the herd, was in rut. It is necessary to compare Urvas'î to the young moon; for purity in the moon i. e. freedom from the spot, is seen in her digit stage or phase. यथिका -a kind of jasmine having very beautiful flowers also called गणिका on that account. श्वल-Variegated. Wilson is wrong in translating this as 'having hair brown as the yellow jasmine,' स्थिरयोवना—being a heavenly being, सुखालोका-Cf. दृष्टिक्षमा supra. Mark the alliteration (अनुपास ) in the stanza. स्तिन्धमन्देण-Here we are to suppose that the elephant gives out a cry, siften Foretelling. The king regards the cry of the elephant as a good omen; cf. for this sense of शंस 'भिमनतफलशंसी चार प्रस्कोर बाह: ' Bhatti I. 27.

P. 106. नागाधिराजः—नगे भवः नागः (or न गच्छति अगः न अगः, नागः a comp. सुप्तुपाः, not one that cannot walk altogether). The king is पृथिवीभृतामधिपातिः another name for पृथिवीभृत् is नगः so he is नगाधिराज, and the elephant is नागाधिराजः; so there is certain verbal similarity also between the two. दानं—(1) charity; (2) rut. आर्यपु-(1) to those that desire money; beggars, to whom the king's charity was unstinted, (2) to those desiring their object i.e. the bees wishing for the elephant's temporal juice. जीरनेपु-

Among the best of women; रहन at the end of a compound means any thing best or excellent of its kind. HEN:-The king who knows the poignancy of the pangs of separation whishes that the elephant may not be subjected to this grief: he may escape this hard lot.

स्रायमास्तां &c.-cf. स्नस्त्यस्तु ते याम्यथ किं ब्रवीमि स्वभाग्यनिष्ठो नत सर्व-लोकः । सर्भिकन्दर:--It is very difficult to determine the locality of this mountain; probably it is an invention of the poet. The name suggests that it had a fragrant valley or caves. ग्रियआयं &c.—It is not easy to see whether the poet speaks of the celebrity of this mountain on the authority of some Purana or some story in the epics or it is a creation of his own imagination. उपत्यका-Land at the foot of a mountain. The aff. त्यक is added to उप and अधि in the senses noticed in the com.

P. 107 stanfenit:-Here the poet treats stanfenin as a compact notion instead of a compound one, otherwise the construction would have been दुरितानां पारिणामै:. शतहदाग्रन्य:-For the derivation of शतहदा see com. Why the king should want light is not clear from the reading in the text. It appears that there was darkness and the king was unable to see far off. The reading in the foot-note makes this clear.

अल्पकचान्तरा-indicates the plumpiness of her breasts which leave very little space between them. Cf. Kum. I. 40 पर्वस संनताhaving well-turned, fleshy joints. The bones at the joints such as the knee, the elbow and the wrist did not protuberate out. but were fully covered with flesh. The adj. is an epitheton ornans, and has as much or as little propriety as नितम्बदती below पर्वस and नितम्बन्ती appear to be suggested to the post by the alliteration they have with yan and fagra. Epithets like this ( comp. रम्भोरू P. 96 निमग्रनाभिः p. 98, रतिविगलितबन्धे p. 100, रथांगश्राणिविंबा. P. 103 ग्रहनितम्ब P. 98, इशोदरी P. 131.) which go against our sense of delicacy as they openly describe particular parts of the female body, are frequently to be met with in the writings of even the best Sankrit author's.\* अनङ्गपरिग्रह-Where Ananga

refined tastes and ideas it is certain they did not appear so to the good simple minds of olden times. Cf. what Milton says—

Then was not guity shame; dishonest shame
Of nature's works, honour dishonourable,
Sin-bred, how have ye troubled all mankind
With shows instead, mere shows of seeming pure, And banished from man's life his happiest life, Simplicity and spotless innocence?

O However revolting such descriptions may appear to our modern

delights to dwell, and which he, therefore, appropriates as hisproperty; hence a charming place. नितम्बयती—having large, beautiful hips. See com. and remarks on पर्वस समता above.

सर्वेक्षितिभूतां&c.—Strangely enough the sloka is found verbatim et literatim in the Ramayana (Aranyakanda ch. 64. slokas 29-30) where Válmiki puts it in the mouth of the similarly circumstanced Ráma, who hears it echoed with a similar result. वनोदेश—is the same as वनान्तर, in the preceding sl.

व्याक्रमम्&c.—The student should bear in mind that the words of the king in sl. 27 were echoed by the mountain which the king takes for a reply to his question. The words are so chosen that with a slight change in the construction and meaning they serve the purpose of a reply (see com.). This arrangement is called in dramatic language Trigata (for which see com.).

अतः प्रियतरं &c.—For the pleasant reply returned by the mountain the king expresses his gratitude by wishing a greater happiness to the mountain. Cf. नास्ति मे विभवीतः पियतरं मन्त्रयितं p. 88 and our note ad loc.

P. 108. त्रक्षभूका&c.—In this stanza the king expresses his supposition that his Urvas'î has been changed into a river. Urvas'î will knit her eye brows in anger. How is this possible in the case of the river? The river has ripples on its surface which by their gentle rise and fall resemble the knitting of the eyebrows in the act of frowning. Urvas'i has a girdle round her waist, the gold bells of which in her movement produce a jingling sound. This condition is fulfilled in the case of the river by a line or row of cranes in excitement (श्रमितविहगश्रेणिरसना). The adj. आभित is essential since the jingling of the bells finds its parallel in the cackling noise of the birds due to their agitation caused by their fear of the violent stream विकर्णनी &c.—Urvas'i's garment would get loosened through her hasty steps due to anger; ( see च्युतं रुष। भि-सगतरेसंशयम &c. sl. 7. p. 98). Where is the garment of the river? The long sheet of white foam produced by the water being dashed against a rocky bed is the garment of the river, which it drags along through anger, the violent motion being the result of anger. आदिदं याति-Urvas'i's movement in walking wou'd not be slow and regular. Her steps would be crooked and occasionally interrupted by her brooding mood-thinking about the offen-

sive conduct of the king. The crooked and interrupted movements of the river are occasioned by the stream being repeatedly obstructed by the rocks in its bed, the avoidance of which not unfrequently makes it take a zigzag way. पदा विद्धं यान्ती v. l.—is certainly to be rejected, as पुद्र is quite meaningless when applied to the river. Besides far cannot be easily made to mean 'crookedly'. 441-should be construed with every distinct condition expressed in the first three lines; thus यथा भंगा, यथा ०रसना, यथा.....विकर्षन्ती, यथा.....आविद्धं याति तथा.....which expresses the conclusion that Urvas'i has been metamorphosed into a river. Rang.—यथाशब्दः कोपव्यक्षकेषु तरंगेत्याद्याविद्धमित्यन्तेषु विशेषणेषु योज्यः। The necessary conditions of metamorphosis are mentioned in the first three lines and the conclusion is drawn about the change of Urvas'i into the river. The words स्वलितमभिसंधाय apply both to Urvas'i and to the river. In the former they mean 'remembering ( my ) fault over and again ( बहुश: )'; in the latter ' frequently (बहुश: ) avoiding the interruptions'. For नदीभावेन परिणता comp लताभावन परिणतमस्या रूपम् p. 98. धवं gives us the figure called Edger in which the subject in hand has, superimposed upon it, the nature of a similar thing (संभावनमधोत्पेक्षा प्रकतस्य परेण यत् vide K. P. X). The Utprekshå upon त्राप्त्रभंगा is that they are the eye brows of Urvas'i broken by frowns and so on; comp. चञ्चन्मनी-ज्ञशफरीरसनाकलापाः ॥...नद्याः.....नितम्बिम्बाः । मन्दं प्रयान्ति समदाः प्रमदा वाद्य । Rutu. III. 3. and श्रविभ्रमाश्च रुचिरास्तन्तिभस्तरंगैः (जिताः) Rutu. III. 17

स्विधिट.—The three adjectives in the first line refer to मम and serve as reasons why Urvas'i should not find the least fault in the king. The figure is परिकर which consists in the use of significant epithets विशेषणेपीत्साइते होकः परिकरस्तु सः K. P. X.) कमप्रायल-व्य-The force of अपि has to be understood here: the meaning being 'even what least fault.' The king says he is conscious of not giving her even the least offence, much less there is ground for a greater fault. If अपि is not inserted it would mean 'Urvas'i may not find a small fault but she may find great faults to justify her anger. Mammata in his काव्यपकाश Ulla. VII. finds अनाभिहतवाच्यववाष in this (omission of a necessary word) मम-कर्तार वही, मत्कर्षकं.

समुद्राभिसारिणी—The use of the word अभिसारिणी is intentional. The river is going (flowing) towards the sea, but this she does as an abhisz'rika', the ocean being poetically regarded as her lover: of भद्रेसचा कलुपितां बहुबल्लभस्य &c. Mud. III. 9;

अनन्यसामान्यकलत्रवृतिः पिवत्यसौ पाययते च सिन्धः। Rag. XIII. 9 The king has perfect faith in Urvas'i's chastity. अनिवेदप्राप्याणि श्रेयांसि—The negative particle आंग अनिवेद shows विरोध or opposition, अनिवेद being equivalent to धीरता. Cf. 'Faint heart never won fair lady': अनिवेदः श्रियो मूलमनिवेदः परं सुखं। अनिवेदो हि सततं सर्वार्थेष्वतुवतंते ॥ Râmâ. Comp. also साहसे श्रीः पतिवसति (Fortune favours the brave), and further Shakespere as quoted by Mr. Vaidya—

We fail,

But serew your courage to the sticking place And we will not fail'.

P. 109. प्रमोन्तरांसि—The Kadamba tree puts forth buds at the roar of clouds or when sprinkled with the first rain drops. Whenever a Kadamba, therefore, puts forth buds, it is a sign of the end of the summer season. Cf. मरुजवाम्मः पावधूमसिकाः कदम्बयष्टः स्पुटकारकव । Utt. III. 42. See also Meg. 1 25. शिखाभरण—Mark the use of शिखा as applied to the hair of a woman. Cf. यस्याः शिखा-यामयमर्पणीयः infra. Sl. 35. सार्झ—A gazelle, a spotted antelope.

रक्ताशोक: &c.—This sl. is quoted in the K. P. Ullasa VII. as an instance where harsh words are a merit as the king is in an angry mood. The commentators of the K. P. regard it as genuine and therefore we have given it here. भूयमानमूर्धन्—an unusual comp. मुधा-falsely. He justifies this remark in the next two lines. बाताभि सत—affected by rheumatism or wind. उत्कण्टा०-उत्कण्ट्या घटमाना (gathering through eagerness) या प्रप्यघटाः (swarms of bees) तासां संघट्टा गाहमिलनं यम स चासो दष्टच्छदः (with its petals bitten off) च. तत्पादाहतिमन्तरेण—It is a poetical convention to describe the As'oka tree as putting forth flowers when gently struck by amorous ladies with their foot decked with jingling anklets; cf. पादाहतः पमस्या विकसस्यशोक. &c., Kum. II.26. &c.

तरुवर—is probably the mango tree. स्तवका अस्य संजाता असी स्तबकितः। मदकल०-०क्क्लितं च ०झंकारश्च ताभ्यां मनोहरे. नन्दन Name of a forest, and not Indra's garden. ऐरावत—name of an elephant.

कुर्णसार &c.—The idea expressed in this sl. is this. The forest at that time presented an attractive appearance on account of its beautiful scenery. The forest—beauty is here personified. She wishes to take a view of her embellishments—her own charms; but this observation needs an eye, which is, in this case, the antelope squatting on the ground and looking about at the sylvan beauty. The antelope is as it were the solidified

glance of the presiding deity of forest splendour. The eye of the Ka'nana'sri being dark, the poet, somewhat boldly, not only makes the glance dark but identifies it with the concrete body of the antelope. For Rang.'s reading and interpretation vide com. Mr. Pandit takes the mean 'essence.' Cf. Mal. III. 5. The fig. is Utprekshå.

अस्यान्तिक &c.—cf. Rag. IX. 55. quoted in the com. विषयंय:—fr. इ with वि and परि+अन्.

P. 110. म्हाहार्ये &c.—Stanza quoted in the K. P. as an instance of the mixed character of the accessary feelings. Some of the commentators of the Prakâs'a regard it as a quotation from Vikwhich does not appear to be correct. See com. p. 110. अकार्य— viz. love for Dovayáni, a Brâhmana's daughter.

Trans.—The foul act, and the exalted race sprung from the moon! What a disparity? May she be seen again! (Then, in that case) I possess sacred knowledge for the removal of faults. O! Her face is lovely even in anger. What will wise men, free from sin, say? (But) her sight is difficult to obtain even in a dream. O, my mind, be at rest; (and yet) what fortunate youth is that who will drink (the honey) of her nether lip?

प्रभालेपी—Shedding its lustre all round. This explains why the thing cannot be a bit of flesh. स्फ्रांट्य:—स्फ्रना फ्रुत्करिण लिंगति (manifests itself by being blown). अभिवृष्टं—It has just (इरं) rained all round. गहनमिश्रवृष्टं v. l. makes आभवृष्ट pass. वृष् is both trans. and instrans.; but its intran. use is more common. स्तक—The word is necessary. The red lustre of the ruby can be attained neither by a single flower nor by its tender leaf (पत्तव v. l), but by a bunch of flowers only. In the last line there is Utpreksha'; the sun is said to be busy with an attempt to raise it up with his hands (rays).

P. 111. अस्त्रोपहतं &c.—Why soil it with tears! Urv., the fittest person to wear the jewel, being lost, its sight would force tears out of his eyes.

इति—by name. Cf. दिलीप इति राजेन्द्र: Rag. 1. 12. शेलसुताo-It appears that the red lac of Párvatí's feet was washed off by a small rivulet and deposited in the crevice where it got hardened and changed into a ruby.

अञ्चलास्ति—Mark the force of अनु; it denotes authority or qualification in the person giving the direction; cf. भवाहरोषु ममदा-

जनादितं भवत्यधिशेष इवानुशासनं । Kir. I. 23. मुगचारी—Living like a deer i. e. living upon fruits, roots &c. and simple water (abstaining from rich food). Kâtayavema (see com.) gives the tradition that it was the sage Narâyana, father of Urvas'î. But the speaker here can not be the father of Urvas'î; for in that case the poet would have taken further notice of him. The king too does not mind him beyond paying him a compliment for his suggestion. Further on the king, while speaking of the incident to Urvas'î, speaks of him as मुनः only, p. 114.

विलगमध्या—Having an exceedingly thin waist. This is a mark of beauty. Comp. मध्येक्षामा Meg. and वृद्धिलग्रमध्या Kum. I. 39. The reading निमग्रमध्या is bad. निमग्र as applied to the waist is absurd. It is properly applied to the navel (see sl. 7. p. 98.) and other joints. Kát. reads पुनस्तया वृद्धिलग्रमध्या where वृद्धि means the sacrificial altar, the middle points of which come very close to each other; and not a ring. बालमिबेन्द्र—The simile is appropriate in this respect:—The crescent of the moon was put on his head by S'iva for its cooling effect when his body was burning with the poison (Hâlâhala) he had swallowed. The gem would have a similar effect on the king.

P. 112. via-Mark the propriety of the word, 'pleasure, as from the company of a woman'.

तन्त्री &c.-Both Urv. and the creeper, between whom the king establishes a similarity and identity, are slender. The rain drops are like tears washing the lower lip of Urv., who is weeping with remorse. The creeper has not flowers on it the season being past. Urv., likewise, has no ornaments on her person, repentance preventing her from decorating her body चिन्तामीनं &c.-There are no bees buzzing about the creeper: this silence is like that of Urvas'i through anxiety. Mr. Vaidya quotes an instance of the opposite kind (where a woman is looked upon as a creeper ) from the Bhahminivilasa-हिमतं नैतर्कित प्रकृतिरमणीयं विकसितं सुखं वृते को वा क्रुसुममिद्सुयय्परिमलम् । स्तनद्वंद्वं मिथ्या कनकनिभमेतत्फलयुगं लता रम्या सेयं भ्रमरक्कलनम्यान रमणी॥ समर्थये—is used merely in the sense of 'I think ' प्रियां प्रतिas belonging to Urv.; what the king thought to be the attributes of Urvas'i proved to be something else; so every time he was disappointed. Cf. 1, 7. 14. 28. of this Act. विनिद्र-निदा sleep: hence a dull condition; विनिद्ध therefore means, 'opened': it is also applied to a flower in this sense; cf. Kum. V. 80, स्पर्श &c.—The king says he will not open his eyes as there is a fear that he may see something other than Urv. in case he opens them.

- P. 113. गतासना—By one in a swoon. अभ्यन्तरकरणया— Having the senses concealed inside. Here करण is not limited to the 'mind,' as Mr. Pandit takes it, but refers to all the senses. Her form was changed but consciousness was not suspended; she internally possessed all the organs of sense. With her mind alone she could not have seen what passed around her. It is only when the mind acts in combination with the sense of sight that one can see. प्रसन्नवाद्यान्तः करणः - प्रसन्नः सवाद्यान्तः करणोन्तरात्मा v. l. would be better. The external senses are the five Karmendriyas (hand, foot, organ of excretion, organ of generation and throat ), and five jnanendriyas (ear, eye, skin, tongue and nose). The internal organs according to the Sankhyas are three-gig or organ of reason or apprehension, सनस or organ of thought, and अहंकार or self-consciousness. To this the Vedántins add a fourth, viz. चित्र or the organ of feeling. Nearly the same expression occurs in Sak p. 186, syangy:—Lit, one not to be defiled, holy. The skirt of a mountain with abundant water and beautiful scenery.
- P. 114. गुरुशापo—See note on the word at p. 94. समयंo— The condition or rule; properly समय means 'a contract,' fr. इ with सम्, going together in order to come to a mutual understanding. उपपत्र—Explained, made intelligible. इदं—Refers to निमित्तं.
- P. 115. प्रकृतिस्था०—प्रकृति the original nature or natural form. Here it means the natural form. स्फ्राता-Radiating on all sides. विच्छुरितं—Urvas'i's face was tinged red by the red lustre of the gem and so bore the splendour of a lotus steeped in the light of the young sun.

अस्यन्ति—A denom. fr. अस्या which properly means गुणेषु दोषा-विष्क्रणं (Sid. Kau.) Urv. was to be pitied; and yet the subjects would find fault with her. क्यं—in what manner, what should be the form of the vehicle!

आचिरमभा &c.—This shows that the ancient balloons had banners and their sides were painted. The wish of the king was not altogether extravagant considering the divine powers of Urvas'î. As a heavenly being she could satisfy his desire.

## ACT V.

## <del>~</del>%~

- P. 116. We have the Nirvahana-sandhi in this Act. नन्दनवन-Not the garden of Indra but one of the forests of Gandhamadana frequented by heavenly beings. अनुरुवमान:-अनुरंज is sometimes used transitively; cf. Rama समस्थमनुरज्यान्त विषमस्थं त्यज्ञान्त च । or it may be a cau. form. असंतानत्वं &c.—Excepting the want of a son he has no other want. Some read संतानत्वं which also gives the same sense. तिथिविशेष-Some days of the months and the year are specified as holy, a bath at some sacred stream or the sea on which is considered as conferring special merit. उपकारा -उप-कियते ( and not उपकराति which explains उपकारिका ) इति; a royal tent or any temporary residence erected for the reception of royal personages. Cf. for a similar description स्नात्वा यथाकाममसौ सदारस्तीरोपकार्यां गतमात्र एव । दिन्येन श्रुन्यं वलयेन बाह्रमपोहनेपथ्यविधिई-दर्श ॥ Rag. XVI. 73. यात्रत-Used with the present gives it the sense of the future. अम्भागी—Being a Brahmana and a personal friend of the king he would be the first to get the flowers and perfumes that would remain after the king had finished his toilet
- P. 117. নাজহ্বনাথাই—placed on a fan or a casket made of the tala leaves. As such a precious gem could not be placed on it, it was covered with a piece of white silk cloth (বুলুল) and then the gem was placed upon it. It appears that Urvas'î had taken the gem off her person before bathing, as is usual with Hindu ladies, and handed it over to the servant-maid for safe custody, and that the maid was carrying it back to her mistress' tent. The gem was large enough to attract the bird. See infra. sl. 4. আইবং —which used to be worn as. সাজিবে নীল:—The bird darted at the gem all at once and carried it off at one swoop.
- P. 118. आइर्ना—The bird was bearing away its death as it were, and not the gem. तस्कर: Mark the deriv. तस्करोति इति तत् + कर; त् is changed to मू by the Vart. तद्दृतोः करपत्योश्वारदेवतयोः सुद् तलोपश्व' The sl. may show that theft was capitally punished in Kálidása's days. See intro. p. 19. किराती—किरं पर्यन्तस्मिमति इति किरातः a class of mountaineers. Vide Amara II. 10. 20 Of. 'पर्यन्तश्रयिभिनिजस्य सदृशं नाम्नः किरातैः कृतम्' Rat. II. 3. See our note on Kum. I. 6.

अलात—न लातमस्य that cannot be seized by the hand; hence a fire-brand. चक्र—The circle traced by it when whirled round. तक्रागरेखाट-cf. ज्योतिलेखावलाय Meg. रेखावळयं—Should rather be taken as one word (रेखारूपं वलयं). अपराधी &c.—cf. the precept अद्ग्ड्यान्द्ग्ड्यन्राजा द्ण्ड्यांश्वेवाप्यद्ण्ड्यन् । अयशो महदामाति नरकं चैव गच्छति ॥ and अपराधिषु सन्तेषु नृपाणां सेव (क्षमा) दूषणम् । H. II. 170.

P. 118. प्यती—It was customary with the ancient Indian kings to employ Yavana females as their attendants—particularly as the bearers of their arms. By the term Yavana we are not to understand the Mahomedans who were not in existence in Kâlidâsa's times, but the Geeks or Ionians (or the Tartarians or the Bactarians.) Cf. एष वाणासनहस्ताभियंवनीभिः &c. S'âk. II. p. 44. and our note on यननी.

P. 110. कुण्य—m. n. a dead body. भोजनः (often used as a term of contempt). प्रभापस्थित—The gem with its halo of rays is compared to a nosegay or bunch of red as oka flowers with red leaves around. दिङ्सुख—the quarters are often poetically spoken of as ladies. Cf. हरिवाहनदिङ्मुखं p. 70. हरतावाप—a protection for the hand, an arm-guard; fr. वप् with आ to protect. ज्ञारासन—शरा अस्यन्ते अनेन. बाणपथ—bow-shot. ऋज्यभोजनः—Raw flesh-eater, carrion-feeder. ऋज्य—cf. L. caro.

माणिविशेष:—that excellent gem. नक्तं—cf. nocturn, night (L. nox). लोहिताङ्गः—The planet Mars so called from its reddish appearance. प्रप्—thick and therefore of a dense dusky colour. The bird that was flying away from the king intervened between the gem in its beak and the (king just as the cloud would do between Mars and the) beholder's eye. नागरिक:—The superintendent of the city police. सार्थ-fr. सो, स्पति समापपति दिनं that which brings the day to an end. ० दस्यु—a word of Vedic antiquity. It is probably derived fr. दस to destroy, to kill, from which also सास is derived. In Veda the term often means an evil spirit, hence a cruel man, a thief. दस्य or दास was the term originally applied to the aborigines of India by the Aryan invaders. उत्था—see p. 60.

P. 120. रस्तमिति &c.-With this cf. the similar passage in S'âk. न तिस्मन्महाई रत्नं भर्तुर्बद्धमतिमिति तर्कयामि । तस्य दर्शनेन भर्तुरिभमते। जनः स्मारितः । &c. p. 148. परिगृहीतार्थ &c.—It is clear from Vidushaka's speech बहुमतः खलु &c. on p. 117 that he already knew every thing about the gem.

बलन ते मार्गपतां &c.—This is merely a courtier's compliment to his master. प्राच्यापराट—having obtained his desert or punishment meet for his offence. उपकार्यान्तर—v. l. 'another' tent in which case the Kanch, must be supposed carelessly to refer to the huts of the hermits in the distance.

विस्मय—They were astonished because the bird was pierced with an arrow, which they could not account for as the place was surrounded by the dwellings of hermits. अदि: &c.—See com. अमिग्रहं &c.—This was necessary as it was polluted by contact with the vulture.

P. 121. वर्णविचारक्षमा—The Kanch, was too old to decipher the letters. Mark the poet's skill in making the king discover the secret himself. There is considerable poetic charm in this. सापस्यतां-अपत्यं न पतन्ति (fall into hell) पितराउनेन; न + पत् + यत् (य added करणे Yaska derives it as—अपत्यं कस्मात्—अपततं भवाते पितुः सकाशाद्त्य प्रथगिव तत्तं (detached) भवाते अनेन जातेन सता पिता नरके न पतिति वा.

नियोगमग्रन्थं करोमि—A phrase constantly occurring in dramas; it simply means 'I shall attend to my business.' It is a device to withdraw a particular character from the stage and is used even when there is no actual command given. ऐल—Pururavas was so called being the son of इला (king इल transformed into a woman). प्रहतु:—संहतुं:v. !. would be better, as पहतृं does not go in well with आयुस (life), संतान—संतनोति कुल or संतन्यते कुलमनन; सतन् + ण or घल i.e. अ added क्तरि or करणे; or this may mean 'continuation of the family (the affix घल being added भावे). Both the senses are possibly intended.

निमिष्यसभात् —A sacrifice performed in the Naimisha forest. Naimisha is the name of a forest of Pauránic celebrity, represented as the seat of religious austerities and the performance of sacrifices, which sometimes lasted for a thousand years. Cf. निमिषे निमिषेक्षेत्रे अवपः शानकाव्यः। सत्रं स्वर्णय लोकाय सहस्रसम्मासत् ॥ Bg. P. It was here that the great Pauranic scholar, Su'ta, narrated the Puránas to the sages. The Mahábhárata thus accounts for the name यतस्त निमिष्णेदं निहतं दानवं यलम्। अरण्येसिस्ततस्वेतन्निष्ण्यं।ज्ञातम् ॥ सत्र—a sacrificial session generally lasting from 14 to 100 days. Satras lasting for a year or even twelve years were also not rare. 'The simple allusion' (to the sacrifice), remarks Mr. Pandit, 'gives an appearance of reality which a distinct statement that it was performed would have failed to convey'. The sacrifice

ferred to here could not have lasted for twelve years, as Mr. Vaidya supposes, as in that case the poet could not have passed it over with a mere allusion. The king too would not have udertaken a sacrifice, so recently after his marriage, which would have kept him away from his dearly loved Urvas'î for such a length of time. The context also does not make such a supposition possible. It is more reasonable, therefore, to suppose 12 years to have elapsed between the events of the third and the fourth Acts.

आविलः—Cf. Rag. III. 7. Kád. p. 11. The reading चुन्ताप is not good as it is चुन्क and not its point that assumes a darkish hue in pregnancy. कतिचिद्दानि—Scil. previous to his departure to the Nai forest. The king had observed only a few early marks of pregnancy, but not such as are manifested later on, such as the enlargement of the abdomen &c.

P. 122. च्यान—Name of a sage, son of Bhrgu by his wife Pulomâ. A demon attempted to carry off Pulomâ while pregnant, and the child was prematurely born, whence his name.

नाराचः—नरानाचामति ( aff. अण्) or नारं नरसमूहमाचामति (aff. ड); an arrow entirely made of steel. अर्थo is one with a steel point and edges.

P. 123. बात्सलय—बत्सलस्य भावः; mark the derivation of बत्सल-बत्स a calf+ल which gives the whole the sense of 'loving, affectionate' by बत्सांसाम्यां कामबले Pân. V. 2. 98; otherwise बत्सवान् (having a calf). See notes on Rag. V. 7. Cf. राजा—िकेंचु बाले अस्मिन् ओरस इव पुत्रे स्निद्धति में मनः। जूनमनपत्यता मां बत्सलयित। S'ak. VII. p. 192. व्येपयु—one of the Sâtvikabhávas, the result of excited emotion. अम्ब—Voc. sing. of अम्बा—a mother; used in addressing a respetable elderly woman or mother. Cf. German 'amme'.

अस्य राजवे:—Genitive of agency; see com. अनाख्यातींप &c.— 'This does not mean that the T'apas'i (who already kn w it) or the boy found out the relation but that the king, as was apparent from his features, knew it almost intuitively and the Ta'pasi' could well observe it. जापामं—Like a true Kshatriya the boy would not part with his bow even when he was doing obeisance. The custom is still observed by the Indian princes who never lay aside their sword or dagger under any circumstances

हार्चे ह्रदयस्य कर्म (aff. अण्). For the paternal feelings on a similar occasion comp. S'ak. VII. 17. 19.

P. 124. जातकर्य—The ceremony to be performed on a child's birth (the fourth of the twelve rites mentioned by Manu, II. 27. &c.). It consists in giving the child honey and clarified butter out of a sort of golden spoon before separating the navel string. It should be performed by the father, but in his absence by any one Rag. III. 18.

महोतानिय:—The Vidya's referred to include the trayi also. धनुषेद—Military science. One of the four Upavedas (or writings subordinate to the Vedas), attached to the Yajurveda, as आयुद्ध is subordinate to the Rgveda. Archery formed the principal part of a Kshatriya youth's education in ancient times.

आभाविराह्म—Himsa' (हिंसा) not being allowed in the hermitage. The boy was taught the use of the bow but he was not to kill any animal as long as he remained at the hermitage. यहीतामिय:—The a'misha of course, as the student knows, is the gem Sangamaniya. किल—As was reported, as we were told. The Tapasî was not an eye-witness of the act. She is telling what she heard probably from the hermit-boys.

P. 125. **हस्तन्यास**—हस्ते न्यासः.

सर्वागीण—Thrilling through the whole body. किल—As they say. चन्द्रकर &c.—A very appropriate simile. The rays of the moon penetrate through every particle of the moonstone which at once begins to ooze under their influence; cf. द्रवित च हिम-रश्माबुद्धते चन्द्रकान्त: 1 Utt. VI. 12.

अवांकित: &c.—Because Vidushaka's strange appearance, rendered more haggard by his wild and quaint dress, was likely to frighten a child. बार्बाम्गः—A Madhyamapadalopisamasa. See com. Vid. looked much like a monkey ( see p. 28. आलिखितो वानर इव &c.).

P. 126. ঝির্ডন—is a term generally applied to the long hair on the crown of the heads of boys, also called S'ikhâ. The tying it into a knot is sometimes done by the parents, especially by the mother, out of affection.

सहप्रसव:—A stream of milk gushing forth at the sight of a child through the excess of maternal affection; cf. Rag. I. 48. स्वेह may also mean 'milk'. Such a description is common in Sanskrit literature. Prof. Cowell quotes Tennyson—

'The sacred mothea's bosom, panting, burst The laces towards her babe'.

সান—m. a son; generally used in the Voc in dramas as a term of endearment; 'my darling, my dear boy.' মইন্ট্রনা মৰ—It is a blessing which a Hindu woman most cherishes, and which is therefore bestowed on her by elderly persons. Cf. S'âk, p. 206.

- 1. 127. पितरमारापियता—Nouns ending in त are used with the Acc. instead of the Gen. when habit or disposition is intended to be expressed. A. G. § 118. अर्थासने—This honour is due to the queen. Cf. Shakespere, Henry to Kath.—'Arise, and take place by us.' Henry VIII. Act. I. जनचहर:—The aff. अन् indicates a particular standard of age; see com. The capacity to wear an armour was a sign of the beginning of youth. This was also the time when a prince might be appointed the Yuvara'ja; cf. Rag. VIII. 94. निसर्नायतं—Pass. infinitive. उपस्थत &c.—This remark is made that she might not be detained.
- P. 128. पूर्वस्मिन्नाश्रमे—see com.; the other two a's'ramas are वानप्रथ and सन्यास; cf. Rag. V. 10 and our notes ad loc.

अन्य:—अम भवः। पोलोमी—Indra's wife. S'achî, daughter of the demon Puloman. See Râma. Uttara Kânda, XXVIII. 20. As S'achi is regarded the best of wives, so is Jayanta considered the best of sons. Cf. Rag. III. 23, quoted in the com. पुरंदर:—Lit. the destroyer of the cities of his enemies. For the Vedic version of the story see our notes on Rag. II. 74.

- P. 129. प्रहितासि—Mark the force of प्. Urv. began to weep. When Vid. looked at her he saw the tears trickling down her cheeks, the king saw them flowing in a stream. पीनोन्नत॰—Some read पीनस्तनोपरिनिपातिभिरानयन्ती मुकावलीविरचनापुनरुक्तिमसैः॥पुनरुक्ति—Properly something repeated; hence any thing done again. महेन्द्रसंदीतेनेन—Refers to the king's word पुरंदर in sl. 14. समयः—Condition imposed by Indra.
- P. 130. विद्यागमनिमित्तं—This was the reason given to Satyavati. She was not informed, it appears, of the true cause; for had she known it, she would not have brought the boy directly into the presence of the king, but would have delivered him back to his mother to enable her to keep him away from the king's sight if she chose any more to do so. अप्रकाशं—shows that even Chyavana was not made acquainted with the true parentage of the child. आराधनसमर्थ:—Scil. by his good con-

duct as well as by assisting in the work of administration of the state. प्रविश्वा—fr. प्रविश्व who seeks the opposite of, hence, hostile.

नाम—is used here अलंके; I was consoled, but it was a vain consolation. He means that the आध्वासन is in name, apparent only and not real. Or it (नाम) may be कुत्सायां (censure). क्वां-द्रि-has no special propriety here. See note on प्रवेध सनता. p. 107. ज्यावर्तिना०-the simile very forcibly expresses the king's meaning. The uneasiness caused by his want of issue (असंतानत्व) implied here corresponds to आत्त्रज् (the suffering caused by heat), स्तोपलब्ध्या आध्वासन to अअवाह and the sudden separation for good (विषयाम) to the stroke of lightning.

सार्थ:—that desirable event, viz. सुतोपलिंड्यः. अनुवंधी-अनु gives the idea of a chain of succession of misfortunes (such as separation from Urvas'i, the king's retirement to the forest &c.). Vid. probably says this to Urv. to whose speech the latter adds, of course in the hearing of the king, मामपि समर्थयते &c.—will probably) think; see com. Here Urvas'i expresses her fear that her action is likely to be misunderstood by the king. She is going to heaven just after her son is returned to her after being properly educated. The king, therefore, may possibly think that she has obtained her end and is now going to heaven with an easy heart, without much caring for him. This will be another misfortune to add to those mentioned by Vid'ushaka.

सुलभिवयोगा—cf.सुलभिवयदां पाणिनां Meg. II. Here the king says that he will not think unkindly of her as he knows that she has no independence of action and also tries to console her. He means to say that he would entertain no ungenerous thoughts about Urv., who, as he knows, has no option in the matter, and that she should, therefore, disburden her mind of her fear.

P. 132. स्ना॰—स्नावय विन्यस्य राज्यं v. l. there is no propriety of अया. Urv. did not say that she would go to heaven the very day. Nor was it possible for the king to carry out his object in a single day. विचरितः—cf. for the idea मृग्रज्यं &c. Rag. XVIII. 7. It was a custom with ancient kings to abdicate the crown and to retire to a forest to lead there an ascetic's life, when their eldest son was old enough to take upon himself the responsibility of governing the kingdom. Cf. Rag. III. 70. VII. 71.

युगन-A well grown (strong and stout ) bull-suggests ability and experience in the king. The bull was an animal of primary

importance with the ancient Aryas. Hence the comparison. It is also one of the words that denote excellence when at the end of a Karm. comp. दम्य-A symbol of youth and inexperience; दमनमहतीति one requiring training and consequently experience. The comparison is common enough in Sanskrt literature. Cf. गुर्नी धुरं यो भुवनस्य वित्रा धुरंण दम्यः सहशं विभित्ति;। Rag. VI. 78, also Mud. III. 3.

मन्यदिप:—The scent-elphant. The possession of such an elephant is supposed to ensure victory to a king. See com. वंगोदमñerce by its rapidity of circulation or virulence. भुवं &c.—
Because a king is supposed to have something unearthly in him;
cf. बालोपि नावमन्तव्यो मनुष्य इति भूमिपः। महती देवता होषा नरस्वेण तिष्ठति
Manu. VII. 8. न खलु वयसा &c.—Comp. तज्ञसां हि न वयः समिक्ष्यते।
Rag. XI. I. प्रकृतिरियं सन्तवतां न खलु वयस्तेजसां हतुः। Bh. Nit. 38.
भरः—Excess of power or vigour, pre-eminence.

P. 133. संभियतां—Let preparations be made. The student will get some idea of these from Bhatti III 3—5. वियुत्संपात:—The brightness of Nârada's body is so grest that it dazzles the eyes like a sudden flash of lightning. गाराचना—is known for its deep bright colour. बाहाकला—Suggests both thinness and purity (whiteness). वीतसूत्र—the sacred thread. वीत its particular position; cf. उपवीत, पाचीनावीत and निवीत. Amara. II. 7, 50.

oप्राह-branches and twigs. These correspond to the goldcoloured hair of Narada, जङ्गम-भूशं गच्छतीति Adj, from जंगम्य ( the Frequentative base of गम् )+अच of the पचादि group; that which moves constantly; hence moving (oppo. स्थावर ). Many eminent grammarians such as Kaiyata, Vámana, Bhattoji, hold that the affix 4 (of the freq.) is added to roots implying motion in the sense of कोटिल्य (crookedness) only and not क्रियासम्भिव्या-ETT (excess or frequency of action i. e. motion) but Nages'abhatta shows how this opinion is due to a misunderstanding of the text of the Mahabha'shya and remarks तस्माद्रस्य थेंभ्यः कियासम्भिन्याहारे यड भवत्यंवः अत एव स्थावरप्रतिद्वंद्वचर्थको जङ्गम इति सिद्धम् । ०कल्पवृक्षः-कल्प the desired object, तत्फलक: वृक्षः Madhyamapadalopi comp. See notes on Rag. 1, 25, Cf. with this Narada's description in Sis 1-गतं तिरश्वीनमनुरुसारथेः प्रसिद्धमूर्ध्वज्वलनं हविर्धुजः। पतत्यधो धाम विसारि सर्वतः किमेतिरत्याञ्चलमीक्षितं जनैः ॥ चयस्तिषामित्यवधारितं परा ततः शरीरीति विभाविताकृतिं। विभुविभक्तावयवं पुमानिति क्रमाद्युं नारद् इत्यबोधि सः॥ द्या-नमम्भोरुहकेसरयुतिर्जटाः शरचन्द्रमरीचिरोचिषं । विहंगराजाङ्गरहैरिवायतैर्हिरणम-यौर्वीरुहवल्लितंत्रभिः । कृतोपवीतं हिमशुभुमुचकैर्घनं घनान्ते तहितां गणैरिव ॥

P. 134. अहंगा—Materials of worship. मध्यमलोकपाटः—Mr. Pandit remarks—Nârada does not say जयत २ महाग्राः. His blessing takes the form of a command to the course of the Universe and is not a mere wish; for the gods consider it an honour to give effect to his wishes; and to him the king is only a मध्यमला॰, as he has access to all the three worlds and assigns to the king his proper place. आवर्ष—Pouring it (on the feet of Nâr.). Of course they rise before they do this इन cf. (L. Vergo) diverge. भगवन—Learned men, gods, ascetics and sages are to be so addressed in dramas by the higher characters; see D. R. II. 67. दम्पती—See com. It is, however, a regular Vedic word दम् or दम् (cf. L. domus) a house and पती the lords (master and mistress) of.

P. 135. विष्टर:-notice the Sandhi. विस्तीयंते इति lit. what is spread out. By Pan. VIII 3. 93. (see com.). The स्त is changed to g after fa when the meaning is a particular tree or a seat; but वृक्षस्य विस्तरः । नारदं अनु—अनु being a कर्मप्र. prep. governs the acc. अनुशाहित आज्ञापयति — Mark the king's modesty. Nârada says अनुशास्ति which implies slight superiority. knig does not think it respectful enough to be used of Indra and interrupting Narada substitutes 3470. This is an additional instance of अनुत्सेकः खुलु &c. p. 22. Comp. तेन भवन्तं प्रार्थयन्ते । किमाज्ञापयन्ति and स भवन्तमनामयप्रश्नपूर्वकमिदमाह । राजा—किमाज्ञापयति भगवान् । S'ak. III. p. 62, V. p. 133. सांयुगीन—Tried in battle, skilled in war. The aff. (ईन) is similarly added to प्रतिजन, सर्व-जन, &c., प्रतिजन साधः प्रतिजनीनः, &c. शल्यं—does not refer to Urvas'i's fear expressed in her speech मामाप &c. (p. 133) as Mr. Vaidya supposes, for that fear was already removed by the king; but to the thought of the coming separation which had been rankling in her mind ever since she saw her son.

परवानिस्म—He means I am Indra's servant and in duty bound to obey his command not to retire to the forest.

त्वत्कार्यं वासवः &c.—This is explained in S'ak. VII. 34. (तव भवत बिहोजाः &c.): cf. also Rag. I. 26. दिनान्ते &c.—See com.

आकार्श &c.—we are to suppose that Rambhâ and the troop of other Apsarases were yet in the air standing invisible and awaiting Nârada's order. अभिषेक:—stands for सामग्री. संभारा:—सम्यग् भ्रियन्ते; these are बिल्व &c.; see com.; we may also add to these all kinds of food grains, all juices, all flowers, all sacred grasses, sacred waters &c.; for the full ceremony, cf. Rag. XVII. 9-28. भन्नपीट—भन्दते इति भद्रं fr. भिद् कल्याणे. An auspicious seat of gold,

silver &c. specially prepared for an occasion. Cf. तत्रैन हेमछुम्भेषु संभुतैस्तीर्थवारिभिः। उपतस्थः प्रकृतयो भद्रपीठापवेशितम् ॥ Rag. XVII. 10.

P. 137. কল্ডমান্ত্র &c.—This being the chief part of the ceremony Narada does it himself. It must be performed by the worthiest of Brahmanas. হামা বেছি:—Scil. putting on the decorations and ornaments &c. মুখ্য—may also mean the bearer of the yoke of the family (possession of the kingdom). Cf. আন্দ্রভাবির Rag. IX. 2.

अपरमानः &c.—Atri, a celebrated divine sage and one of the sons of Brahmâ. See our notes on Rag. II. 75. Each of the personages mentioned here resembled his father by his qualities. लाकजान्तेः—To rule the people in such a way as to secure their affection and to please them was regarded as the highest duty of kings. Cf. Uttar. I. 12. आविश्वायान—possessed of आविश्वय or prosperity of every kind to its fullest extent. Cf. Rag. quoted in the com. The bard means that since the prince possesses all that can be wished for, the fittest blessing he can think of is that he should be able to resemble his father in all his virtues.

- P. 138. उन्नतानां पुरस्तात् &c.—As Himá laya also is. Cf त्रिथतः सर्वोभ्रतेनार्थी क्रान्त्वा मर्रारवात्मना । Rag. I. 14. स्थितिमत्—Preserving social order, not transgressing the bounds of duty. Cf. Rag. III. 27. 'स्थितरभेना and note ad loc. This is said of course in order to show to the prince what the subjects may expect of him.' स्थिति and अनाकम्प्य should also be taken with जलिए. Mark the lofty flight of fancy in this sl.; we have already referred to the beauty of this simile. जैयष्टमानरं—scil. the queen—Aus'inarî.
- P. 139. तिष्ठ &c.—Nârada as the principal person directing the affair asks the prince to wait. The reading in the foot-note, however, is natural and preferable. योदराज्य श्री:—His majesty as a Yuvarája. महासनं—महती सना पर्य lit. the leader of the great army (of gods); see Kum. XIII. पाकशासनः—Indra; lit killer of the demon Páka. The term, however, originally meant पाकान अज्ञान शास्तीति who guides the ignorant i.e. endows them with knowledge. See our note on the word. Rag. X. 1. भरतवादय—The concluding speech (one or two S'lokas) of a piece, so called in honour of Bharata, the founder of the drama. It contains an expression of good wishes on the part of the actors in the form of a prayer or a blessing. परस्पर &c.—Cf. निसर्गभिकास्पर्य-कसंस्थमस्मन्द्रयं शीश्र सरवती च। Rag. VI. 29.

### NOTES TO SUPPLEMENT.

~ w ~ \_ \_

- P. 141. The Prakrita passages given here are expunsed from the main text as they appear on strong grounds to be interpolations. We give below the reasons for our conclusion mostly abridging them from Mr. Pandit's preface pp. 8-9.
- I. External reasons—(1) Six out of the eight MSS. collated by Mr. Pandit do not give them. (2) Katayavem, a commentator of critical acumen, knows nothing of them. (3) A new edition of the play according to a Dravidian MS. by Dr. Pischel omits them.
- II. Internal reasons—(1) The king as an Uttamap'atra must and does always speak Sanskrt. He cannot be supposed even when under strong emotion or mental derangement to speak in regular turns two languages in order to give vent to his feelings; this would be quite unnatural. (2) They are mostly tautological, their contents being given in the Sansket verses that precede or follow them. (3) A great many of them though forming parts of the king's soliloquy are full of descriptions and vague allusions and references in the third person to some one in his situation rather than to himself distinctly. (4) Not only they are not required, but several of them interrupt the free and natural flow of the feelings expressed in the Sanskrit passages.

पावेशिका—Introducing a character, आश्विशिका—A kind of song sung while a character is approaching the stage and is accompanied with dancing and the musical marking of time with the hands. See com. समुद्धपति—The subj. is चित्रलेखा. उत्संग—bank. सखीसहिता—सखी हंसी v. l. दिपदिका—A kind of Prakyta metre.

- P. 142. ब्लाहोट—Completely overpowered or consumed by. It also means 'wounded or hurt by'; cf. सनान्यमालीटिमिनासुराह्येः। Rag. II. 37. अपनित्तन—Drenched in, filled up. with. जम्मिलका—A kind of song in which each line is sung once or twice and no pause allowed between the chorus and the next line. उहाअ Mark that this is the origin of the Marathi आँख wet.
- P. 143. देहजारजार:—His huge body or the forepart of his body. As the elephant rushed through the trees and shrubs he bore away with him the flowers and twigs of trees. On this Mr. Pandit remarks—mark that it is not the king that gives utterance to this stanza, but the same is sung and heard on the stage before

the king enters the stage, and must, therefore, be supposed either to be sung by him or by some one else there. In the latter case, however, the usual direction नेपश्चे might be expected. हृद्याहित &c. (sl. 6)—Mark that this stanza bears very little or no connection with the context. मया जातं &c.—A mere repetition of the contents of the preceding Sanskyt stanza.

- चर्चरो—A kind of song. It is a strain sung by an actor or actress under the influence of passion and in a tone either low, middle, or of the highest pitch. 'This stanza' remarks Mr-Pandit, 'It must be admitted, has a place of its own, as it were in the context, where it occurs, though we could very well do without it. It also has a claim to be part of the soliloquy containing one of the king's own sentiments.'
- l'. 144. ग्रन्भान्माइन&c.—उद्देशित agitated or shaken. This stanza has no connection whatsoever with the context, except perhaps the king in his madness sees a kalpa tree dancing and himself dances in imitation of it. Rang. connects it with the context by supposing that the king describes the state of the tree in spring and thereby indirectly countermands the rainy season. भित्रकः—see com. विरद्वानुगनः—in a state of separation. खण्डकः—is explained in the com. प्रवारणः—The repeller ( of other elephants ), the terror of his rivals.
- P. 145. तेना—According to Rang. a particle indicative of auspiciousness; see com., it is possible, however, that Rang. misreads तेना for तेन which may refer to the khandaka. बहिंगारंट.—This is nearly a repetition of the preceding Sanskrit verse, निल्हण्ड समोत्कष्ठा &c. सुरक्त-A particular kind of dance or song; see com. The student will do well to pass over these technicalities.
- P. 146. विद्याधरकानन—Probably a part of the forest frequented by the Vidya'dharas. बाड्योस्पीड—A gushing flow of tears. अम्बरमानेन—majestic like the sky, अम्बः शब्दः तं राति इत्यम्बरं (sound being the special property of the sky); मान measure. हेक्के—An exclamation to call attention. कान्ते—Rang. takes it as loc. sing. of कान्त 'charming' qualifying नन्दनवन. वलन्तिका—A kind of ra'ya. He approaches after repeating the verse in that ra'ga. प्रियतम &c.—
  विसंद्रल—faltering in his steps, going unsteadily. These lines again are entirely out of place. The context requires the words. अहो धिक &c. to follow immediately after यावदत्र गच्छामि। परिकम्य.

- P. 147. उपभङ्ग—Divisions of the song which he repeats in the kakubha ra'ga, ग्रीतलालस—anxious to learn the mode of walking.
- P. 148. महापटी, इतिलिका—kinds of dance. मर्गर—the rustling sound of dry leaves; see, however, com.. त्य—is the perfect harmonious combination of dance and of vocal and instrumental music. See com.
- P. 149. चतुरसक—a particular posture of the body or gesture in dancing. See com. चेमरभेन—पेमरसः Rang.; he also reads सरे before हसज्ञाणओं &c. and takes it to mean शरेण; see com.; एककम Com.—all at once. गन्धोद्धत &c.—The bees were attracted by the strong smell of the juice flowing down the elephant's cheeks and were maddened by it. We must supply some such word as अमिति Mr. Pandit thinks that the lines may also be taken in connection with stanza 22. किरिणीविरह o and गन्धा o being taken as Voc. sings. But that does not appear to be correct; for the elephant mentioned in stanza 21. is not the same as the one spoken of here; the former is करिणीविरहसंतापित, while the latter is करिणीसहाय.
- P. 150. स्थानक—may mean (1) a particular position of the body or (2) a mode of recitation, as Rang. takes it. ললিবমহান—a blow struck in sport; i.e. without exertion. This implies the great strengh of the elephant. ঘটিতকা—A kind of song to be recited with particular gestures &c. স্বিভ্র—Unwavering, steady in his purpose. ক্লি:—A hog, a boar. For the twofold meaning of the epithets, see com. पेट्डइ—Rang. calls this उन्मादवशादाकाशवचनम्.
- P. 151. निर्भर—This may be better taken with बहुनियर the whole being one compound word; or read निर्झर for निर्भर. शेखर—A garland. किनर—(Lit. कृतिसतः नरः a deformed man) certain beings with a human body and the head of a horse. They form a division of the demi-gods and are described as fond of singing in loud tones (Kum. I. 1), प्रसीद &c.—For एनया and नत्या Mr. Pandit reads निद्; the third line he reads as उत्तीरसमुत्सके निद्. Here the river is regarded as identical with Urvas'î. सरमारित—Voc. sing.
- P. 152. Sl. 26. In his sudden frenzy the king fancies that he is standing on the shore of a sea (though really a river). A strong easterly gale made the waters run fully into the whole bed and caused big waves to rise and strike against the banks. This caused the delusion. 文章表表 &c.—A dancer throws up his hands.

The sea does the same by tossing about its waves raised by the violent wind blowing from the east. भगाँगै:—As the king is looking at the supposed sea he cannot refer to the clouds gathering overhead. So this may mean (1) limbs of azure colour or (2) limbs in the shape of the reflected clouds.

हंस &c.—हंसरथाङ्गे: शंक्छमेन च कतमाभरणं यस्य। a dancer ties to his feet little bells which make a jingling sound as he strikes the earth with his foot or feet in the course of his dance, and also decorates his body with saffron marks. This the ocean has in the form of the noisy flamingoes and Chakrawa'ka birds and the saffron-coloured conch shells. (It this may mean—having the birds and conchshells for saffron marks. Mr. Pandit reads हंसव्हामक्रम्भाग्रं का and finds it difficult to assign a meaning to क्रम. If his reading be genuine क्रम may mean 'saffron coloured.' क्रमिक्र &c.—This probably means wearing a garment of lotuses variegated with dark, in the form of sea monsters. A dancer also sometimes wears a mottled garment.

वेलासलितः—The sea is supposed to beat the time to its dance by means of the waves which dash against the shore at regular intervals. नवमेचकालः—dark-like or with the new clouds. The last line, however, does not seem to refer to the dancing sea but to be an independent description of cloudy sky.

- P. 153. गगनोडडवल—Majestic (bright and extensive) like the sky; see com. प्रणियेनी &c.—The king perhaps describes his own state here by means of an anyokti. आस्वाद—love. Rang. proposes to read बद्धासादित: for his explanation, see com. The reading बद्धासादः is, however, the best of all. अर्ण्येन विना करोमि—I shall take her away from the forest. कृतान्ता—for the various interpretations see com. The stanza is spurious. Kálidása never uses such expressions.
- P. 154. पुरुक्त—The hair standing on end through the sensation of joy. प्रसाधित—decorated. साध cau. with प्र to embellish, to decorate विमान—in the case of the swan means 'flight in the sky.' 'And homeward wings his joyous flight.' Wilson. स्वेच्छा —Mr. Pandit remarks-the स्व in स्वेच्छा refers to the Vima'na and not to the Hamsayuva'.

#### APPENDIX

#### No. 1.

# Griffith's Translation of Rg. X. 95.

- 1 Ho there, my consort! Stay, thou fierce-souled lady, and let us reason for a while together. Such thoughts as these of ours, while yet unspoken in days gone, by have never brought us comfort.
- 2 What am I now to do with this thy saying? I have gone from thee like the first of mornings. Purfiravas, return thou to thy dwelling; I, like the wind, am difficult to capture.
- 3 Like a shaft sent for glory from the quiver, or swift steed winning cattle, winning hundreds, the lightning seemed to flash, as cowards planned it. The minstrels bleated like a lamb in trouble.
- 4. Giving her husband's father life and riches, from the near dwelling, when her lover craved her, she sought the home wherein she found her pleasure, accepting day and night her lord's embraces.
- 5 Thrice in the day didst thou embrace thy consort, though coldly she received thy fond caresses. To thy desires, Puru'ravas, I yielded: so wast thou king, O hero of my body.
- 6 The maids Sujfirni, Sreni, Sumna-api, Hradechakshu, Granthini, and Charanyu,—these like red kine have hastened forth, the bright ones, and like milch-cows have lowed in emulation
- 7 While he was born the Dames sate down together, the Rivers with free kindness gave him nurture; and then, Purûravas, the gods increased (strengthened) thee for mighty battle, to destroy the Dasyus.
- 8 When I, a mortal, woodd to mine embraces these heavenly nymphs who laid aside their raiment, like timid does they fled from me in terror, like chariot horses when the car has touched them.

- 9 When, loving these immortal ones, the mortal hath converse with the nymphs as they allow him, like swans they show the beauty of their bodies, like horses in their play they bite and nibble.
- 10 She who flashed brilliant as the falling lightning brought me delicious presents from the waters. Now from the flood be born a strong young here! May Urvas'i prolong her life for ever!
- 11 Thy birth hath made me drink from earthly milch-kine: this power, Puru'rayas, hast thou vouchsafed me. I know, and warned thee, on that day. Thou wouldst not hear me. What sayest thou, when naught avails thee?
- 12 When will the son be born and seek his father? Mourner-like will he weep when first he knows him? Who shall divide the accordant wife and husband, while fire is shining with thy consort's parents?
- 13 I will console him when his tears are falling: he shall not weep and cry for care that blesses. That which is thine, between us, will I send thee. Go home again, thou fool, thou hast not won me.
- 14 Thy lover shall flee forth this day for ever, to seek, without return, the farthest distance. Then let his bed be in Destruction's bosom, and then let fierce rapacious wolves devour him.
- 15 Nay, do not die, Puru'ravas; nor perish: let not the evilomened wolves devour thee. With women there can be no lasting friendship: hearts of hyenas are the hearts of women.
- When amid men in altered shape I sojourned, and through autumns spent the nights among them, I tasted once a day a drop of butter; and even now with that am I contented.
- 17 I, her best love, call Urvas'i to meet me, her who fills air and measures out the region. Let the gift brought by piety approach thee. Turn thou to me again: my heart is troubled.
- 18 Thus speak these gods to thee, O son of Ilâ. As Death hath verily got thee for his subject, thy sons shall serve the gods with their oblation, and thou, moreover, shalt rejoice in Svarga. (As quoted by Prof. Arte).

### No. II.

### METRES USED IN THE PLAY.

- 1. Verse in Sanskrt is regulated by quantity and not by accentas in English. A padya or stanza consists of four pa'das or quarters. A pada is regulated by the number of syllables (STAT) or syllabic instants (HINI).
- 2. The vowels अ, इ, उ, ऋ, and z are short and the rest long. The quantity of a syllable is determined by the vowel it ends

- in. A syllable with a short vowel is called लघु or light, and one with a long vowel is called गुरु or heavy.
- 3. But if a light syllable be followed by an Anuswa'ra or Visarga or by a conjunct consonant the syllable is made heavy. A syllable at the end of a quarter may be short or long as the exigency of the metre requires it. सामुखारश्च दीर्घश्च विसर्गी च गुरुभवेत । वर्णः संयोगपूर्वश्च तथा पादान्सगोपि वा ।।
- 4. A short syll is marked as ~, and a long one as.— The following letters are symbols representing different triads (ηση:) of light and heavy syllables:—

य ---; र ---; त -- भ - --; ज ---; स ---; म ---न ---; र ---; त --- भ - ---; ज ---; स ----

The following couplet will help the student in remembering the long and short syllables forming each Gana—आदिमध्यावसानेषु यरता यान्ति लाघवम् । भजसा गौरवं यान्ति मनौ तु गुरुलाघवम् ॥

5. The following are the metres occurring in this play.

अनुष्ट्रभ्, इन्द्रवज्ञा, उपजाति, वैतालीय. औपच्छंदसिक, अपरवक्त्र, दुतविलंबित, वंशस्थ, पुष्पितात्रा, प्रहर्षिणी, मंज्रभाषिणी, वसंततिलका, मालिनी, पृथ्वी, मन्दा-कान्ता, शिखरिणी, हरिणी, शार्दुलिकीडित and आर्या.

Their definitions and schemes:-

अनुष्ट्रभ्—अनुष्ट्रभ् or S'loka is defined as—पञ्चमं लघु सर्वत्र सममं द्विचनुर्थयोः। गुरु षष्टं च पादानां शेषेष्वानियमो मतः॥ In an Anushtubh the fifth syll, ought to be short and the sixth long in all quarters. The seventh should be short in the second and fourth quarters only. Other syllables are governed by no rule.

I. 12, 13, 14, 11, 4, 5, 15, 17, III, 9, 11, 18, 21, IV, 9, 14, 17, 18, 19, 21, 27, 31, 40, V, 1, 3, 7, 12, 14, 20, 23, 24.

इन्द्रवज्ञा—स्यादिन्द्रवजा यथि तो जगो गः। Sch. of G.त त ज ग ग IV. 35 अपजाति—अनन्तरादीरितलक्ष्मभाजो पादौ यदीयानुपजातयस्ताः ॥ A mixture of इन्द्र० and उपन्द्रवज्ञा (जतजास्ततो गो। Sch. ज त ज ग ग) forms उपजाति.

I. 17. 11. V. 2, 6.

वैतालीय—षड्विषमेष्टी समे कलास्ताश्च समे स्युनिरन्तराः। न समात्र पराश्चिता कला वैतालीयेन्ते रली गुरुः॥ The first and the third quarters contain six ma'tra's (syllabic instants) and the second and fourth eight each, followed by a रगण and a short and a long syllable. See also Apte's Dictionary. IV. 12.

भोपच्छंदसिक—पर्यन्ते यें तथेव शेषमीपच्छन्दसिकं सुधीभिरक्तम्। The same as Vaita'liya with only a long syllable added at the end of each quarter, I, 15. 16.

अपरवक्त—( a particular kind of Vaita' li'ya ), अयुक्ति ननरला गुरुः समे तदपरवक्त्रमिदं नजी जरी।

Sch. न न र ल ग ( odd quarters )

न ज ज र. (even " ) II. 22.

दुत्तविलम्बित—दुत्तविलम्बितमाह नभौ भरौ । Soh. न, भ, भ, र. 4. 8,\* or 4. 4. 4. ).

वंशस्थ or वंशस्थिविल.—जतौ तु वंशस्थमुदीरितं जरौ। Sch. of G. ज त ज र. Vamsa'stha is a metre with twelve syllables for a foot.

I. 5. 9. III. 12, 13. IV. 7, 37, 39.

पुष्पिताया-अयुजि नयुगरेफती यकारो। युजि च नजी जरगाश्र पुष्पिताम। Puspita gra' is an Ardhasamavritta i.e. one of which the first and third and the second and fourth feet are alike. The uneven feet have twelve syllables each and the ganas न न र य, and the even ones have thirteen syllables each and the ganas न ज ज र followed by an extra long syllable. III. 3, 22.

प्रदर्षिणी—ज्याशाभिर्मनजरगाः पहर्षिणीयम् । Sch. म न ज र ग (3. 10.) I. 3. Foot-note.

मञ्जुभाषिणी-सजसा जगौ च यदि मञ्जुभाषिणी Sch. स ज स ज ग. (6. 7.) IV. 33, 43.

वसन्तित्वका-उक्ता वसन्तिलिका तभजा जगौ गः Sch. त, भ, ज, ज, ग, ग. I. 3. II. 14, 16. III. 19, 20 IV. 6, 11, 15. V. 9, 15, 16, 19. मालिनी--ननमयतयुतेयं मालिनी भोगिलोकः। Sch. न, न, म, य, त. II. 6. IV. 10. 13, 22. V. 17, 21, 22.

पृथ्वी--जसौ जसयला वसुग्रहयतिश्च पृथ्वी गुरुः। Sch. ज स ज स य ल ग (8. 9.) II. 11.

मन्दाक्रान्ता—मन्दाकान्ता जलधिषडगैम्भी नती तादुरू चेत् । Sch. म, भ, न, त, त, ग, ग. (4 6 7.).

I. 7. II. 1. III. 1. IV. 4.

शिखरिणी—रसै रुदैश्छिन्ना यमनसभला गः शिखरिणी। Soh. य, म, न, स, भ, ल, ग. (6. 11.) IV. 28, 34.

हरिणी-नसमरसला गःषडवेदैहंयैहरिणी मता। Sch. न, स, म, र, स, ल, ग. (6.4.7.) II. 10. III. 10. IV. 1, 20. V. 18.

शार्दूलिकिहितं — सूर्याश्वैर्याद मः सजी सततगाः शार्दूलिकिहितम्।

Sch.  $\pi$ ,  $\pi$ . (12.7). I. 1, 4. 8, 11. 7, 20, 23, 111. 2, 15. IV. 2, 25, 38.

आर्थो—This belongs to the class of metres regulated by the number of ma'tra's or syllabic instants.

यस्याः पादे प्रथमे द्वादश मात्रास्तथा तृतीयेपि । अष्टादश द्वितीये चतुर्थके पञ्चदश सार्या ॥

The first and third quarters contain 12 matras or syllabic instants the second 18 and the fourth 15. This can be easily-recognised.

o The numerical figures indicate the cæsura or pause.

### NO. III.

## BOMBAY UNIVERSITY EXAMINATION PAPERS. 1865

I. To what class of dramatic writings does the Vikramorvas'iya belong? Mention the peculiarities of the class and of the subdivision in which it is found. II. On what natural phenomena are the legends of the Vikramorvas'iya founded? III. Give a brief out-line of that play. IV. Give a list of the works of Kâlidása. V. Translate into English:—The whole passage from सर्वः कल्ये वयसि&c. p.67,...... to यावदेनमवलोकनमार्गे स्थितः प्रतिपालयामि p. 69. VI. Give the contents of the 2nd Act and the Vishkambhaka of the 3rd. VII. What is a Trotaka, what Vishkaambhaka and what Praves'aka?

1868.

I. Translate into English:—(1,2) एतेन प्रमुख्यन नोहितेन ...... १६. to प्रविश्वत भवान 1 p 37. (3) आधासितस्य मम नाम &c. p. 133. (4) सर्विक्षितिभतां नाथ &c. and the passage following to कंदरमखविसर्पी प्रतिशब्दः । p. 107. How does the echo in this last passage lead the king to exclaim कथं यथाक्रमं हष्टत्याह ? II. Name and define the species of dramatic composition to which, according to the Native critics. Vikramorvas'îya belongs. What minor incidents in this play resemble those in S'akuntala ! III. Explain the following giving the context in each case:—(a) अग्रे यान्ति रथस्य रेण्यवदमी चुर्णीभवन्तो घनाः । ( b ) तत्रेप्सितसंनिधानाङ्गवान्रस्यते । मया खल दर्लभप्रार्थनः कथसात्मा विनांदायितन्यः। (८) अतः खलु दिन्यरसाभिला-पिणा चातकत्रतं गृहीतम् । ( d ) छिन्नहस्तो मत्स्ये पलायिते .....तादशः प्रियम्तत्रभवान । p. 83. (e) मुनिना भरतेन &c. II. 2, p. 53. What do you know of this Bharata? Name the Rasas alluded to here. What is the usual number and which is or are omitted here! IV. Give about 8 epithets of the God of Love you may have met with in Sanskrit works and explain their propriety. V. (a) त्वामालिख्य प्रणयक्रिपतां धातुरागैः शिलायामात्मानं ते चरणपतितं याविन-च्छामि कर्तम । अम्भैस्तावनमुद्धरुपचितैईहिरालुप्यते मे । सन्यापारामहनि न तथा बाधवेन्मद्वियोगः शंके रात्रो एरुतरग्रचं निर्वितोतां सर्खी ते । In what poem do these lines occur? Quote the stanzas from the Vikramorvas'iya which contain the same ideas as these lines.

1873.

I. Translate into English the following:—(1) सामंतमौलिमणि-रंजित &c. p 88. (2) बियुहेखाकनकरुचिरं &c. p. 97. (3) अथवा स्थाने मनोरमा ममेयम्। इयं हि तन्वी मेघजलाई &c. IV. 38. II. Give the '।।।cof each of the above verses. Dissolve the compounds सामंतमीलिमणिरिञ्जलपार्पीटं,कृतार्थः,मझरीचामराणि, धाराहारोपनयनपराः and मेघजलाईपञ्चनया, and state to which class each of them belongs. Give the meaning and explain the etymological formation of आतपत्र, तिडत, तस्कर, धन्नः, पीट, पुरंदर, प्रसमं, भूजंग, विनिता, विद्युत, and बीरुध. Explain and illustrate the use of 'किसुत'. III. Explain the meaning and context of the following passages. (1) भिवतच्यतानुविधायीनि &c. p. 66. l. 11 यथा सुनयोपि च्याहरन्ति &c. p. 97. 1. 6., (3) प्रभुता रमणेषु......भपेक्षते. p. 101; (4) विभावितेकदेशेन &c. p. 103. 1. 3; (5) स्नेहपस्नव &c. V. 12; (6) p. p. 121, 122, ll. 6-7.

I. Translate into English:—(1) p 76. The whole passage from राजा-वयस्य, एवमाहिभिरनुपक्रम्योयमातङ्कः। ......to the end of sl. 11, p. 77. Write a note on एवं in सखे एवं मन्ये। What is the object of ज्ञाण in Chitralekhá's speech; (2) अयमेकपदे तया वियोगः &c. p. 97 (3) सरास निल्नीपत्रेणापि त्वमाव्रतविष्ठहां &c. p. 104. Write a note on the double use of win the above two passages. II. Explain in Sanskrit prose the following ऋषिता न त &c. IV. 12. III. Explain the allusions in the following:—(a) सूर्याचन्द्रमसी यस्य मातामहाप-तामहो । (b) विभावितैक देशेन देयं यदिभेपुज्यते । (c) समर्थये यस्प्रथमं प्रियां प्रति क्षणीन तन्मे परिवर्ततेऽ न्यथा। IV. Explain the following words:-स्वमासनं प्रतिग्राहितः ( p. 65 ); तन्मय्यासीत् p. 65 ; सेवा कारापरिणितः (p-65.); सहस्रक्षावगतः प्रस्थान्तरम् (p,53.); सपुष्पवलिषु; सन्ध्या-मङ्कवितिका विभजते ग्रुद्धान्तवृद्धो जनः ( p. 68. ); प्रत्याहेशः ( रूपगर्वि-तायाः श्रियः); पितः परं मध्यमम् (उत्पतन्ती); दिन्यरसाभिलाषिणा चातक-व्रतं गृहीतम् ; स्वदनामालेख्येपि प्रियामसमाप्य। V. Criticise the manner in which Puru'ravas reconciles Aus'înari to his making love to Urvas'i.

1882

I. Tranlate into English:—(a) The passage from राजा—समाधासनिमित किम्रुच्यते (p. 50) to फले विसंवर्गत (p. 50), except वयस्य
......अक्षराणि. (1) Dissolve and name the compounds लिलार्थबन्धं, उत्पक्ष्मणा, मिर्देशणंन. (2) If the readings in the fourth and sixth lines (seil. उत्पक्ष्मणा &c. अत्रावयोः &c.) do not yield a good sense, mention others that you may know. Give reasons. (b) प्रियमान्यरितं...मयाद्य दृष्टा (p. 25). Name the metre. Say why it will be improper to read हि instead of अय in the last line. II. Give notes on the following words and expressions:—त्रिक्श, अपान्तेना, पञ्चबाण, अपराजिता, सिद्धमार्थ. III. Explain, giving the context, the following:—(a) अभिजातं खलु अस्य वचनप्। अध्या चन्द्राद्यतमिति किमनाश्चर्यप्। (b) नास्यगतिर्मनोरथानाम्। सखे प्रसन्नस्ते तर्कः। (c) सदृशंपुरुषान्तरविद्यो महेन्द्रस्य। (d) उर्व०—अहो अनवे-

क्षितं लबु स्वयोाज्यतास्म। चित्र ० इतो सुद्धतीज्ञास्वामि का कासुज्यियत्ति। आचारं तावस्मतिपयस्व। (०) छोप्त्रेण गृहीतस्य क्रम्भीरकस्य अस्ति वा प्रतिवचनम्। (f) दूराकृढः खलु प्रणयोसहनः। IV. What is the meaning of the title Vikramorvas'iya? What are the sources from which Kâlidâsa draws his materials of Vikramorvas'iya? Which portion of the dramatic plot is the creation of the poet? V. Note briefly the resemblances in ideas occurring in S'ákuntala and Vikramorvas'iya.

1887

Translate into English:—(a) एषा मनी में &c. (p. 25). What is there in the first half that corresponds to खिण्डताबात in the second half? (b) हृदयमिषुभि.....पियां समवाप्य (यामसमाप्य  $v.\ l.$ ) तां (p. 46). (c) अवधूतप्रणिपाताः &c. p. 70. Explain clearly the force of अपि. Is निभृतेः a satisfactory reading  $\ell$  (d) सर्वक्षितिभूतां नाथ &c. p. 107, both as a question by and answer to the king. II. (a) Was the S'uryopasthana of king Pur'uravas mentioned in the first act of the Vikramorva'iya Nitya or a Naimittika Vidhi? Give reasons for your answer. (b) What is the allusion in तिष्ठत्येष क्षणमधिपति ज्योतिषां व्योगमध्ये ? (c) What is generally believed to be the situation of प्रतिष्ठान ? Is this प्रतिष्ठान one with the capital city of Puru'ravas as described in the play? Illustrate your answer with quotations (d) What things are disclosed by the play which lead one to the conclusion that the celestial heroine was not jealous, and recognised the superiority of the earthly heroine? III. (a) Criticise the forms and constructon in the words underlined:-यथानिर्दिष्टं प्रदेशं संक्रमामहे: अनप्सरेव मम प्रतिभासिः सखि न खलु तामभिकद्भो हरूः एतानौपहारिकमोदकानार्यमाणवकं लम्भय; तेन त्थ्या न शस्त्रं संन्यस्तव्यम् (b) Explain the grammatical forms सुमुक्षः, म्क्तकल्पा, वाचंयमः, विमनस्का. IV. Explain fully: - इत्तफलो मे विषमावतारः; पीडितं मां परिष्वजध्वम्; हला चित्रलेखे उपकारिणमपि राजिं न शक्तोम्यामन्त्रयितुम्; अपाङ्गनेत्रा; पश्चविधस्याभ्यवहारस्य; अयं मेऽः पहिस्तितलाजी व्यवसायः, विभावितैक ऐशेन ऐयं यदिनेयु इयते ।

1890

I. Describe briefly the character of the hero of Vikramorvas'îya and compare it with that of the hero of S'ákuntala. Make a
note on the word Vikramorvas'îya. II. Translate into Eng.:-(1)
सर्वः कल्ये वयसि &c. (p. 67). Compare the readings—लब्धुं for भोक्तुं;
मधा for मियं (third line); प्रतिष्ठां for इसीरं and काकुः for कारा. (2)
परिक्रम्य to the end of al. 2. p. 68. (3) Parse the words महाराजः, नि-

शानिद्राल्याः; आचारप्रयतः, संध्यामङ्कलदीर्पकाः III. Explain the following stating the context in each case and noting any grammatical peculiarity or other important features—(a) सदोषावकाश इव ते वाक्यशेषः। (b) अम्ब भगवते च्यवनाय मां प्रणिपातय। (c) क्यं सेन्द्र-गोपं नवशाहलमिदम। (d) विभावितेकदेशेन देयं यदभियुष्ठयते। (e) अहो अनाख्यातोपि विज्ञात एतस्य राज्ञषेरीरसः संबन्धः। (f) कथमिहेव युवयोरस्त-मितः सूर्यः। IV. Quote the words, if possible, or give the substance (in Sanskrit) of the description of any two of (1) The lineage of the king. (2) The likeness of the creeper and Urvas'i; (4) The noontide at the palace; (5) The evening at the palace.

Relate the story of उर्वशी and प्रक्रवस as given in the Purânas and quote or give the substance of the Vedic verses on which the story is supposed to be based. II. Translate into English:—(a) गूढा नुपुरबाब्दमानमिप में &c. p. 84. (b) सरिस निल्नी-पत्रेणापि &c. p. 104 (c) समर्था यत्प्रथमं प्रियां प्रति &c. p. 113. न हि सुलभावियोगा &c. p. 134. Name and dissolve the compounds underlined, namely नृपुर्वाब्दमात्रम्, पृथक्स्थितिभीरुता, विनिद्रे, सलभ-वियोगा, विचरितमृगयथानि. III. Explain fully the following:-(a) तुल्योगोगस्तव च सवितुश्वाधिकारो मतो नः (b) हा धिक हा धिक अभिसंहितोस्मि दास्याः प्रत्या । अन्यथा न मां वयस्य एतत प्रच्छेत । (c) एतावन्मन्त्रयमाणेन भवता वर्धितं में कौतहरूं। (d) ननु भणितमेव म्लानकमल-नाळायमानेरङ्गेः।(e) साधारणोऽयसुभयो: प्रणय: स्मरस्य and the second line. (f) ननु प्रथमं मेघराजिह्ह्यते पश्चात् विद्यह्नता । (g) युज्यते आत्मनः सौभाग्यं प्रच्छाद्यितुम् (१) उभयमपि घटते । तथापि भवता यत्पश्चाहभि-हितं तन्मां प्रतिभाति (i) नन्वेतन्य व्रतपरियहस्यायं प्रभावो यहेताबन्मन्त्रित आर्यप्रतः। (i) यदेवीपनतं &c. III. 21. IV To what does the king liken the course of love when it meets with impediments and the face of Urvas'î brightened by the lustre of the Sangamaniya iewel?

1399

I. Translate into English:—(a) आलोकान्तारप्रतिहतः II.1 (b) उत्कीणां इव वासयष्टिषु III. 2. (c) अचिरप्रभाविलिस्तेः IV. 43. II. Why is this play called Vikramorvas'iya? Discuss the propriety of the first word in the compound. III. (a) Derive and give the meaning of:—विदिव, कार्युक, उर्वशि, द्विरेफ, प्रनिध्न (b) Write a grammatical note on:—सेनापर्य. (c) State what you know of:—प्रतिष्ठान, महेन्द्र. IV What constructions may be used with मा, माहम, अलम, and हुप? With what words may the infinitive be compounded? V. Give the substance of the third Act. VI.

## लाल बहाद्र शास्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी, पुस्तकालय L.B.S. National Academy of Administration, Library

# <del>मसूरी</del> MUSSOORIE

यह पुस्तक निम्नांकित तारीख तक वापिस करनी है । This book is to be returned on the date last stamped

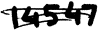
| दिनांक<br>Date | उधारकर्त्ता<br>की संख्या<br>Borrower's<br>No. | दिनांक<br>Date | उधारकर्त्ता<br>को संख्या<br>Borrower's<br>No. |
|----------------|-----------------------------------------------|----------------|-----------------------------------------------|
|                |                                               | 6              |                                               |
|                |                                               |                | -                                             |
|                |                                               |                |                                               |
|                |                                               |                | , ,                                           |
|                |                                               |                |                                               |
|                |                                               |                | A 2 Miles                                     |
|                |                                               |                |                                               |

(b) वासार्थं हर संभूतं० 11. 20 (c) परिजनवनिताकरा० 111. 3. ( d ) तव पितारे पुरस्ता॰ V. 22. II. Explain with reference to the context:-(a) धविरो भणति धर्मो मे भविष्यतीति. (b) अनिवैद्प्राप्याणि श्रेयांसि. (c) विरमतु भवान् । न युक्तं सुभाषितं प्रत्याचरितुम् (d) अयं मनापहस्तितळज्ञां व्यवसायः (c) नास्ति विधेरलङ्गनीयम्. (f) कः क इस्याह (g ) भवितव्यातुः विधायीनीन्द्रियाणि. III. Write notes on:—(a) अत्रेरिवेन्द्रः (b) अष्टर-साशयों निबद्धः (c) पितः परं मध्यमसुरपतन्ती. (d) षष्ठे भागे त्वमपि दिवस-स्यात्मनच्छन्दवर्तीः (०) उरू इवा नरसखस्य मुनेः ( f ) रविमावसते सतां क्रि-बावै. IV. Derive:-मीर्वी, दम्पती, वध्य, गिरिश, वितथ, शुद्धान्त, हरि-दश्व and अर्णव. Illu---to the IV Act:-GL SANS 891.21 समर्थेये बस्प्रथमं प्रियां TTI



| Saus<br>891-21<br>1 1 1 1 1 1 1   | . अवाष्ति सं o<br>ACC. No.        | <b>≱45</b> 47          |  |  |
|-----------------------------------|-----------------------------------|------------------------|--|--|
| वर्ग स.                           | पुस्तक र                          | सं.                    |  |  |
| Class No                          | Book N                            | lo                     |  |  |
| लेखक                              |                                   |                        |  |  |
|                                   | ा.तिदास                           |                        |  |  |
| शीर्षक<br>Title विकृमोे वैशियम् । |                                   |                        |  |  |
| निर्गम दिनॉक<br>Date of Issue     | उधारकर्ता की स.<br>Borrower's No. | हस्ताक्षर<br>Signature |  |  |

# 891.21 LIBRARY



LAL BAHADUR SHASTRI

## **National Academy of Administration**

# ATRICT MUSSOORIE

Accession No. 125638

- Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urgently required.
- 2. An over-due charge of 25 Paise per day per volume will be charged.
- Books may be renewed on request, at the discretion of the Librarian.
- Periodicals, Rare and Reference books may not be issued and may be consulted only in the Library.
- Books lost, defaced or injured in any way shall have to be replaced or its double price shall be paid by the borrower.

Help to keep this book fresh, clean & moving